
 
 
 
 

FABIO MAURI: ERINNERUNG UND IDEOLOGIE. 
DIE AUFARBEITUNG VON FASCHISMUS UND SHOAH IN DEN 
WERKEN DES ITALIENISCHEN PERFORMANCEKÜNSTLERS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

INAUGURAL-DISSERTATION 
ZUR ERLANGUNG DES DOKTORGRADES  

DER PHILOSOPHISCHEN FAKULTÄT DER UNIVERSITÄT ZU KÖLN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

VORGELEGT VON:  
KATJA ELISABETH LAMBERT 

AUS DAHN 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
DIESE ARBEIT WURDE 2004 VON DER PHILOSOPHISCHEN FAKULTÄT DER 
UNIVERSITÄT ZU KÖLN ALS DISSERTATION ANGENOMMEN. FÜR DIE 
VERÖFFENTLICHUNG WURDE DER TEXT GERINGFÜGIG ÜBERARBEITET UND 
GEKÜRZT. 

 
 
 
 
 
 
 
 

  



 3 

 

Vorwort..................................................................................................................................... 6 

1 Einleitung......................................................................................................................... 8 

2  Fabio Mauri – Autobiografia come teoria ............................................................. 15 

2.1 Öffentliche und private Geschichte .................................................................................. 15 
2.1.1 Faschismus als erlebte Geschichte - Trauma und Verarbeitung ......................................................... 15 
2.1.2  Das künstlerische Ich und die Zeitgeschichte ............................................................................... 19 

2.1.2.1 Biografie und Kunst – Möglichkeiten einer Synthese ........................................................ 19 
2.1.2.2 Objektivierung der eigenen Lebensgeschichte .................................................................. 24 

2.2   Mauris Ideologiebegriff als Zeitzeuge ................................................................................... 25 

2.3 Geschichte und Erinnerung .............................................................................................. 29 
2.3.1 Theorien der Erinnerung..................................................................................................................... 30 
2.3.2 Fabio Mauris Verantwortliche Erinnerung ......................................................................................... 35 

2.3.2.1 Erinnerung ohne Wahrnehmung – Ein Paradox? .............................................................. 37 

2.4  Controtempo - Fabio Mauris Geschichts- und Zeitbegriff ........................................... 39 
2.4.1 Eine gegenläufige Bewegung ............................................................................................................. 41 

3 Geschichte und Ideologie: Die Performance ....................................................... 42 

3.1 Esercizi Spirituali – Die Performance als Ritual............................................................. 43 
3.1.1 Ignatius von Loyola und die religiöse Läuterung ............................................................................... 46 
3.1.2 Via Tasso – Ein Gottesdienst als Performance ................................................................................... 48 

3.2 Che cosa è il fascismo? - Das ideologische Initial ................................................................... 51 
3.2.1 Erlebte Geschichte wird Kunst ........................................................................................................... 52 

3.2.1.1 Das authentische Material ..................................................................................................... 54 
3.2.1.2 Assoziative Erinnerungsarbeit - Die Jugend als Opfer...................................................... 56 

3.2.2 Die faschistische Mystik..................................................................................................................... 58 
3.2.2.1 Die Verstrickung der Elite ...................................................................................................... 59 
3.2.2.2 Faszination und Schrecken ................................................................................................... 61 

3.2.3 Das Publikum - Opfer oder Täter?...................................................................................................... 63 
3.2.3.1 Die Tribünen ............................................................................................................................ 63 
3.2.3.2 Der Zuschauer und sein Geschichtsverständnis ............................................................... 64 

3.2.4 Repetition und Veränderung - Die Performance ................................................................................ 65 
3.2.4.1 Die Performance auf der Biennale 1974 ............................................................................. 66 
3.2.4.2 Die 1990er Jahre .................................................................................................................... 68 

3.2.5 Objektivierung der Geschichte und die italienische Geschichtsschreibung. Male e bene parlano la 

stessa lingua? .............................................................................................................................................. 70 
3.2.5.1 Die Modernisierungsdebatte in der Kunst Mauris .............................................................. 70 

3.3 Körper und Ideologie......................................................................................................... 72 
3.3.1 Ebrea................................................................................................................................................... 73 

3.3.1.1 Nacktheit und Verletzlichkeit ................................................................................................. 74 
3.3.2 Cultura e natura / Ideologia e natura................................................................................................... 79 

3.3.2.1 Körper als ideologiefreier Raum?......................................................................................... 81 
3.3.2.2 Der Künstler und sein Modell ................................................................................................ 83 

3.3.3 Projektionen – Der Körper als Bildschirm ......................................................................................... 88 
3.3.3.1 Senza Ideologia ...................................................................................................................... 90 
3.3.3.2 Intellettuale – Der Regisseur und sein Film ........................................................................ 93 

4 Die Deutsche Frage in den Werken Fabio Mauris .............................................. 98 

4.1 Heidegger und die Ambiguität der deutschen Kultur .................................................... 98 
4.1.1 Che cosa è la filosofia – Heidegger e la questione tedesca................................................................. 99 
4.1.2 Der philosophische Hintergrund....................................................................................................... 101 

4.1.2.1 Die Textgrundlage – Der Philosoph als Philosoph .......................................................... 101 
4.1.2.2 Die Sprache und der Tod .................................................................................................... 104 

 



 4 

4.2 Die deutsche Frage als europäische Frage..................................................................... 106 
4.2.1 Il muro d'Europa – Die deutsche Mauer quer durch Europa............................................................ 107 
4.2.2 Ebrea ................................................................................................................................................ 110 

4.2.2.1 Kühle Kalkulation des Terrors............................................................................................. 110 
4.2.2.2 Ebrea auf der Biennale 1993 – Il muro del pianto............................................................ 113 

4.2.3 Europa bombardata – Der Krieg in Europa ..................................................................................... 115 

4.3 „Entartete Kunst” als Ausdruck deutscher Kunstpolitik ............................................ 118 
4.3.1 Die Theorie des Fehlers .................................................................................................................... 119 

4.3.1.1 I numeri malefici: Hommage an Pascal ............................................................................. 119 
4.3.2 Die Installation Entartete Kunst ....................................................................................................... 123 

4.3.2.1 Entartete Kunst und zeitgenössische Kunstpolitik ........................................................... 124 
4.3.2.2 Religiöse Implikationen ........................................................................................................ 126 

4.4 Warum ein Gedanke einen Raum verpestet? Die deutsche Frage vor und nach der 
Wiedervereinigung........................................................................................................................ 128 

4.4.1 Der Rückgriff auf die Schermi der 1950er/1960er Jahre .................................................................. 129 
4.4.1.1 Einflüsse Manzonis und Castellanis .................................................................................. 129 

4.4.2 Die Leere des Bildschirms und der Schrecken dahinter ................................................................... 134 
4.4.3 Non esiste l'anima? Se la Germania ne ha due ................................................................................. 137 

5 Das Künstlerbuch - Die faschistische Vergangenheit in der Gegenwart... 140 

5.1 Das Buch als künstlerisches Ausdrucksmittel ............................................................... 141 

5.2 Sprache als universales Mittel – (Un)fähigkeit zur Kommunikation.......................... 143 
5.2.1 Crack – Poesie und Kunst ................................................................................................................ 144 
5.2.2 Mauri in der gruppo'63 - Semiotische Überlegungen....................................................................... 146 

5.3 Manipulation der Kultur – Manipolazione di cultura.................................................. 148 
5.3.1 Manipuliertes Bildmaterial ............................................................................................................... 150 

5.3.1.1 Die benutzten Materialien .................................................................................................... 151 
5.3.1.2 Die Eindeutigkeit ................................................................................................................... 155 

5.3.2 Bildunterschriften – Kommunikation durch Bild und Schrift .......................................................... 157 

5.4 Linguaggio è guerra – Language is war......................................................................... 161 
5.4.1 Die Reihe Ideologia von Filiberto Menna ........................................................................................ 161 
5.4.2 Die Fotografie als Sprache des Kriegs.............................................................................................. 162 

6 Fabio Mauris ästhetische Konzeption ................................................................. 166 

6.1 Die Tendenz zur „Totalen Kunst”.................................................................................. 166 
6.1.1 Der Performancebegriff .................................................................................................................... 167 

6.1.1.1 Die Performance im Verhältnis zum Theater.................................................................... 169 
6.1.1.2 Die Filme ................................................................................................................................ 172 

6.1.2 Fotografie als Sprache ...................................................................................................................... 173 
6.1.3 Sprache und Philosophie .................................................................................................................. 176 
6.1.4 Geräusche und Musik ....................................................................................................................... 178 
6.1.5 Nahrung, Kleidung, Orte, Objekte als Zeichen................................................................................. 179 

6.2 Zwischen Neo-Dada und Konzeptkunst......................................................................... 180 
6.2.1 Das Werk als Collage ....................................................................................................................... 181 

6.2.1.1 Werkimmanenz ..................................................................................................................... 182 
6.2.1.2 Die Collage zwischen den Werken .................................................................................... 185 

6.2.2 Mauris Werk zwischen Arte-Povera und Konzeptkunst................................................................... 186 

6.3 Eklektizismus – Intermedia – Gesamtkunstwerk? ....................................................... 192 

7 Mauri im italienischen Kontext .................................................................................... 196 

7.1 Ideologia - Eine kunsthistorische Kategorie? ....................................................................... 197 

7.2 Der Querdenker Pier Paolo Pasolini – Eine „ideologische” Freundschaft?............... 201 
7.2.1 Künstlerische und biografische Überschneidungen.......................................................................... 202 

7.2.1.1 Die Zeit des Faschismus ..................................................................................................... 204 
7.2.2 Salò o le 120 giornate di Sodoma - Faschismus und Antifaschismus in den Werken Pasolinis ....... 207 



 5 

7.2.3 Unterschiede und Gemeinsamkeiten der künstlerischen Aufarbeitung ............................................ 213 

7.3    Die Ideologisierung der Kunst im Rom der 1970er Jahre................................................ 217 
7.3.1 1968 in Italien und künstlerische Reaktionen................................................................................... 217 
7.3.2 Ufficio per la Immaginazione Preventiva – Kunst und Engagement................................................ 221 

7.3.2.1 Die Kunst und Fragen nach der Ideologie ........................................................................ 223 
7.3.2.2 Vergangenheit und italienische Gesellschaft.................................................................... 227 
7.3.2.3 Kunst und militante Gruppen............................................................................................... 230 

8 Mauris Deutschlandbild im Vergleich .................................................................. 237 

8.1 Auschwitz, die Schuldfrage und die deutsche Gesellschaft................................................. 237 

8.2 Deutsche Selbstwahrnehmung........................................................................................ 241 
8.2.1 Joseph Beuys – Trauma und Verarbeitung ....................................................................................... 242 
8.2.2 Hans Haacke – Distanz ohne Tabus ................................................................................................. 256 
8.2.3 Anselm Kiefer – Ironie und Selbstbrechung..................................................................................... 266 

8.3 Mauris Deutschlandbild im Vergleich ........................................................................... 279 

9 Fabio Mauri – Schlussbemerkungen ................................................................... 294 

Literaturverzeichnis:......................................................................................................... 297 
Abbildungen und Interview 



 6 

Vorwort 

 
In der vorliegenden Dissertation wird die Möglichkeit der künstlerischen 

Auseinandersetzung mit Nationalsozialismus, Faschismus und Shoah analysiert. Im 

Zentrum steht dabei das OEuvre des italienischen Performancekünstlers Fabio 

Mauri. Seine intensive Beschäftigung mit der deutschen Geschichte führt zur 

Ausformung eines spezifischen Deutschlandbildes, in dem nicht nur der 

Nationalsozialismus beleuchtet wird.1 Obwohl Fabio Mauris Arbeiten von in 

Deutschland wenig bekannt sind, konnte ich seit Jahren sein Schaffen verfolgen und 

ich habe seine Performances und Installationen in Italien gesehen. Während eines 

Volontariats an der Galleria Comunale d'Arte Moderna e Contemporanea in Rom bot 

sich mir die Gelegenheit, den Künstler persönlich kennenzulernen. Seine 

künstlerische Auseinandersetzung mit der Zeit des Nationalsozialismus und des 

Faschismus verband sich mit meinem persönlichen Interesse an diesem 

dramatischen Abschnitt der europäischen Geschichte. Mauris breit gefächerter 

Einsatz von künstlerischen Ausdrucksmitteln - er arbeitet mit Performances, 

Installationen und Environments, aber auch Collagen und Fotografien - eröffnet eine 

vielfältige Rezeption. 

 

Um die Dissertation realisieren zu können, war ich auf die fachliche, finanzielle und 

ideelle Hilfe vieler Menschen angewiesen. Ein besonderer Dank gilt meiner Mutter, 

die mich immer und in jeder Hinsicht unterstützt hat. Mit vielen fachlichen 

Gesprächen, Anregungen, Geduld und Zuneigung ist mir Stephan Finkbeiner zur 

Seite gestanden. Danken möchte ich auch Frau Professor Doktor von Graevenitz, 

die meine Dissertation betreut hat und dem Land NRW, das mich durch ein 

Graduiertenstipendium finanziell unterstützt hat. Gedankt sei auch Herrn PD Dr. 

Herzog, der das Zweitgutachten übernahm. 

 

Als besonders wertvoll erwiesen sich die Recherchen im Atelier des Künstlers. Hier 

standen mir die Türen immer offen. Dafür sei Fabio Mauri und seinen 

MitarbeiterInnen Marcella Campitelli und Claudio Cantelmi herzlich gedankt. 

                                                 
1 Das führt zu einer Umkehrung der tradierten Rezeptionsgeschichte der Kunst und Kultur der Länder 
Italien und Deutschland. Normalerweise ist es eher die italienische Kultur, die in Deutschland und weniger die 
deutsche, die in Italien wahrgenommen wird. Übereinstimmung gibt es jedoch mit den Vorstellungen der 
unterschiedlichen Kulturlandschaften: Deutschland erscheint als das negative Kühle, das auch eine gewisse 
Faszination ausübt. Ausst. Kat. München. 1988 



 7 

Bereitwillig beantworteten sie meine Fragen und ich verdanke ihnen viele 

Anregungen. 

 

Darüber hinaus bin ich in der Bibliothek der Galleria Comunale d'Arte Moderna e 

Contemporanea auf nützliche und seltene Dokumente aus Galerien und Off-Räumen 

in Rom gestoßen, die mir sehr weitergeholfen haben. Mein Dank gilt hier vor allem 

Frau Dr. Cinzia Salvi, die mir wertvolle Hinweise gegeben hat. Während der 

Erstellung der vorliegenden Arbeit ist mir die Kunst- und Museumsbibliothek der 

Stadt Köln zu einem sehr angenehmen Arbeitsplatz geworden. Mein besonderer 

Dank gilt hier den Bibliothekarinnen Frau Gesina Kronenburg und Frau Elke Zims-

Gerhardt, die jede Recherchearbeit erleichtert und eine angenehme 

Arbeitsatmosphäre geschaffen haben. Ferner möchte ich mich bei dem Archivio Pier 

Paolo Pasolini und dem Archiv der Biennale in Venedig bedanken, die mir Einblicke 

in ihre Bestände gewährten.  

 

Für die Möglichkeit, intensive Gespräche über den Künstler, die Zeit und die 

künstlerischen Zusammenhänge zu führen, sei hier gedankt: Maurizio Benveduti, 

Achille Bonito Oliva, Cecilia Casorati, Carolyn Christov-Bakargiev, Mauro Folci, Licia 

Galizia, Daniela Lancioni, Giacomo Marramao, Achille Mauri, Silvana Ottieri Mauri, 

Roberto Pietrosanti und Domenico Scudero. 

 



 8 

1 Einleitung 

 

Für Fabio Mauri stellt die künstlerische Auseinandersetzung mit Nationalsozialismus 

und Faschismus eine existentielle Frage dar. Das Regime prägte unmittelbar seine 

ersten Kindheitsjahre und seine Jugend, die Folgen von Diktatur und Faschismus 

bestimmen bis heute sein Leben und Werk. Der 1926 in Rom geborene Künstler 

erlebte den Faschismus in seiner inszenierten Wirkung und seinem Schrecken von 

Anfang an. Er teilte das Schicksal vieler Jugendlicher, die für die faschistischen 

Machthaber ein wichtiges Potential ihres Machterhaltes darstellten und die später für 

den Kriegsdienst missbraucht wurden. Spezifisch an seiner Situation war, dass er 

aus einem gutbürgerlichen und hoch gebildeten Elternhaus stammte. Es verkehrten 

Literaten und Künstler im Hause der Familie und so scheint es selbstverständlich, 

dass der junge Mauri selbst literarisch und künstlerisch tätig wurde. Da in der 

damaligen Zeit alle offiziellen kulturellen Aktivitäten durch die faschistischen 

Machthaber kontrolliert wurden, entstand auch seine erste kulturelle Produktion unter 

Aufsicht der Faschisten.2 Mauri greift in seiner Kunst den Aspekt der selbsterlebten 

Geschichte auf, und zeigt die Formen der Vereinnahmung, denen er sich selbst 

ausgesetzt sah. Vor allem beleuchtet er die Folgen von Ausgrenzung, die in einer 

totalen Negierung jeder humanen Moral gipfelten. Seine Identifikation mit den Opfern 

geht dabei so weit, dass er sich selbst als Jude betrachtet, auch wenn keine 

jüdischen Vorfahren nachweisbar sind.3 So ist Fabio Mauri ein Zeuge der Zeit, der 

seine Zeugenschaft in die Kunst trägt. 

 

Im Jahr 1971 entstehen zwei Schlüsselwerke Mauris, die auf der einen Seite den 

Aspekt der Vereinahmung - Che cosa è il fascismo - auf der anderen Seite den der 

Ausgrenzung - Ebrea - versinnbildlichen. Beide zeugen von der Konfrontation mit 

Gewalt, die er selbst im Krieg erleben musste. Auf subtile, aber doch eindringliche 

Art und Weise setzt er diese Erfahrung in seinen Werken in Szene. In der theatralen 

Inszenierung Che cosa è il fascismo stellt er eine von ihm miterlebte Zusammenkunft 

von Hitlerjugend und faschistischer Jugend nach, und spiegelt die Propaganda wider, 

die Hass und Gewalt predigt, dies aber unter den Vorzeichen von Frieden und 

Toleranz zu verschleiern sucht. In seinen Arbeiten adaptiert Mauri die ästhetische 

                                                 
2 Er hat die Zeitschrift „Il Setaccio“ redaktionell mitbetreut, die von der faschistischen Jugend Bolognas 
herausgegeben wurde. Siehe hierzu Kapitel 7.2 
3 Vgl. Mauri. 1973a, S. 40 



 9 

Propaganda der Faschisten und Nationalsozialisten, die durch Gleichförmigkeit und 

Geometrie zu beeinflussen suchten. In dem Environment Ebrea, das auch 

performative Elemente beinhaltet, wird die Shoah4 kühl und scheinbar emotionslos 

präsentiert. Das komplexe Werk besteht aus einzelnen Objekten, die angeblich aus 

jüdischer Haut hergestellt sein sollen, aber auch aus Collagen von Zähnen, diversen 

Materialien und Dokumenten. Ohne Blut oder Gewalthandlungen zu zeigen, wird nur 

über die Objekte und die Sprache, die die Objekte bezeichnet, der Schrecken 

transportiert. An den Entstehungsdaten der Arbeiten wird deutlich, dass Fabio Mauri 

erst über fünfundzwanzig Jahre nach Kriegsende die direkte künstlerische 

Konfrontation mit Faschismus und Nationalsozialismus wagt. Diese Leerstelle ist aus 

der psychischen Verfasstheit des Künstlers, aber auch auf dem Hintergrund der 

gesellschaftlichen Entwicklung heraus zu verstehen,5 die es in der Dissertation zu 

beleuchten gilt.  

 

Mauris künstlerische Auseinandersetzung mit Faschismus und Nationalsozialismus 

beinhaltet historische, politische, philosophische, religiöse und psychologische 

Aspekte. Daraus ergibt sich, dass in der vorliegenden Arbeit ein interdisziplinärer 

Ansatz verfolgt wird. Im künstlerischen Kontext der 1970er Jahre hat sich Mauri vor 

allem der Ausdrucksformen der Performance und des Environments bedient. Die 

Verschmelzung der unterschiedlichen Gattungen macht die Analyse komplexer 

Werkzusammenhänge notwendig. Interpretiert werden in der Dissertation vor allem 

die Arbeiten des Künstlers, die sich mit Faschismus/Nationalsozialismus, der Shoah 

und der deutschen Frage auseinandersetzen. Der Gesichtspunkt der Historie ist 

somit ein Schwerpunkt der Dissertation.6 Mauris Aufarbeitung historischer 

Gegebenheiten lenkt aber vor allem auf die Begriffe des Gedächtnisses und der 

Erinnerung hin, die in der Arbeit dementsprechend besonders akzentuiert werden.7 

                                                 
4 In der Dissertation wird bewusst nicht das Wort Holocaust verwandt. Zur Begründung siehe Kapitel 8.1 
5 So ist sowohl im Italien als auch im Deutschland der unmittelbaren Nachkriegszeit der Faschismus und 
Nationalsozialismus verdrängt worden. In Italien wurde vor allem die antifaschistische Tradition gepflegt. Siehe 
hierzu Kapitel 7 und 8. 
6 Das verweist auf den Begriff der Historienmalerei. Dieser wird im Zusammenhang mit der Kunst Fabio 
Mauris jedoch nicht diskutiert, da er feste Implikationen enthält, die nichts mit seinem Schaffen gemein haben. So 
stellt seine künstlerische Auseinandersetzung mit dem Faschismus nicht in erster Linie eine Nachzeichnung 
historischer Fakten dar, sondern eine spezifische autobiografische Auseinandersetzung mit dem Sujet, das vor 
allem auch psychologische Elemente beinhaltet. Außerdem kann seine künstlerische Herangehensweise nicht 
unter dem Terminus Malerei zusammengefasst werden. Dass der Begriff Historienmalerei jedoch auch auf die 
Kunst des 20. Jahrhunderts Anwendung gefunden hat, zeigen unter anderem folgende Aufsätze: Belting. 1990, S. 
407-422; Beaucamp. 1990, S. 423-432. Ausführliche und informative Zusammenfassung zum Begriff 
Historienmalerei siehe: Gaehtgens. 1996, S. 16-76. 
7 Zum Thema Gedächtnis sind eine Vielzahl von Publikationen erschienen, die in der Dissertation immer 
wieder aufgegriffen werden. Unter anderen: Hemken (Hg.). 1996; Ausst. Kat. Frankfurt/Main. 2000/2001 



 10 

Diese Interpretationsansätze sollen jedoch nicht die vielfältigen Dimensionen der 

künstlerischen Arbeiten überlagern, die im Sinne eines „offenen Kunstwerks“8 

analysiert werden, die in viele Richtungen Grenzen überschreiten. Die Interpretation 

soll Freiräume für das Kunstwerk schaffen und trotzdem die historischen 

Implikationen und gesellschaftlichen Bezüge darlegen. Die Autorin wird keine strickte 

Trennung zwischen Beschreibung und Interpretation vornehmen, sondern in 

fließenden Übergängen die einzelnen Kunstwerke analysieren. In der 

Weiterentwicklung der so genannten Kritischen Theorie der Frankfurter Schule9 

sollen die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen in die Interpretation mit 

einbezogen werden,10 die Mauris Kunstschaffen beeinflusst haben. Doch auch hier 

wird der Kontext nicht als Paradigma verstanden, in das die Kunst eingepasst wird, 

sondern nur als eine Möglichkeit der Annäherung an das Werk begriffen.  

 

Fabio Mauris intellektuelles Umfeld in Italien soll beleuchtet werden, wobei vor allem 

die politischen und ideologischen Implikationen zu diskutieren sind, die seine Kunst 

prägten. Dabei ist die Debatte um die Wirkungskraft von politisch-ideologischer Kunst 

kritisch zu hinterfragen, deren gesellschaftliche Einflussnahme in der 

Kunstgeschichtsschreibung und der Politikwissenschaft immer wieder problematisiert 

wird.11 Mauris Beschäftigung mit dem Nationalsozialismus hat darüber hinaus zu 

einem Vergleich mit deutschen Künstlern12 angeregt, die sich in ihren Werken 

                                                 
8  Siehe hierzu Eco, 1998 und Kapitel 5.2.2 
9 Der Höhepunkt der Rezeption der Kritischen Theorie fand in den 1970er Jahren statt. So wurde auf dem 
KunsthistorikerInnentag 1970 in Köln diese Frage diskutiert und vor allem der Philosoph und Kulturtheoretiker 
Walter Benjamin rezipiert. Heute ist eine Hinwendung zu den Theorien des Philosophen und Soziologen Theodor 
W. Adornos zu erkennen, wobei dies nicht immer explizit erwähnt wird. Warnke. 1970 
10 Benjamin favorisiert eine erweiterte Kunstkritik, in die alle psychologischen, historischen und religiösen 
Tendenzen einer Zeit einfließen sollen. Er geht von einem offenen System aus. Vgl. Diers. 1992, S. 22. Herbert 
Marcuse plädiert für die Autonomie der Kunst, die seiner Meinung nach revolutionär auf die anderen 
Gesellschaftsbereiche einwirken soll. Marcuse. 1977, S. 8-10. Auch Adorno proklamiert die Autonomie der Kunst, 
wobei diese keine Beliebigkeit nach sich ziehe, sondern einen Rückzug auf die eigenen Gesetzmäßigkeiten 
innerhalb der Kunst möglich mache. Recki. 1988, S. 91-94. Zur Ideologiekritik der Frankfurter Schule: Eberlein. 
1992, S. 192-202 
11 Der Politikwissenschafter Klaus von Beyme sieht die Synthese von Kunst und Politik durchaus 
problematisch. „Nichts ist vergänglicher als politische Inhalte in optischer Form.” Beyme. 1998, S. 30. Udo 
Marquardt problematisiert die politische Kunst, da sie seiner Meinung nach die Nachfolge der religiösen Kunst 
antritt und sich in neue Abhängigkeiten begibt. Er spricht sich für eine unabhängige Kunst aus, ohne zu 
definieren, was unter dieser Unabhängigkeit zu verstehen ist. Vgl. Marquard. 1994, S. 79-91. Eine kritisch-
polemische Analyse siehe: Grasskamp. 1995. Nach der Jahrtausendwende ist eine neue Hinwendung zu 
politisch-ideologischen Themen im Ausstellungswesen zu beobachten, so vor allem auf der documenta 11. Dabei 
stellt sich die Kunst den neuen Problemfeldern wie Globalisierung oder Terrorismus. Ausst. Kat. Kassel. 2002. 
Diese Tendenz wird jedoch durch ironische Ausstellungstitel wie I promise it's political gebrochen. In der 
Eröffnungsrede stellen die Kuratorinnen klar, dass diese Bezeichnung einer Ausstellung, die auf den ersten Blick 
wenig gesellschaftspolitische Implikationen aufweist, auch als ein Aufbegehren gegen alte Strukturen und das 
Vorherrschen des Politischen in den 1970er Jahren zu verstehen ist. 
12 Es wird hier nur eine kleine Auswahl von Künstlern aufgeführt. Neben Joseph Beuys, Hans Haacke und 
Anselm Kiefer haben sich auch Künstler wie Jochen Gerz, Markus Lüpertz, Gerhard Richter, Sigmar Polke und 



 11 

diesem Teil der eigenen Geschichte annähern. So soll das Deutschlandbild, das 

Mauri entwirft, in der Schlussbetrachtung mit dem von ausgewählten deutschen 

Künstlern verglichen werden, um die Möglichkeiten und Grenzen der nationalen 

Aufarbeitung in der Kunst exemplarisch aufzuzeigen.  

 

Bei der Auseinandersetzung mit den Sujets Nationalsozialismus und vor allem der 

Shoah stößt man auf moralische Vorgaben. So hat der Philosoph und Vertreter der 

Frankfurter Schule Theodor W. Adorno die Nichtdarstellbarkeit der Shoah betont.13 

Seine Aussagen sind gar als ein Darstellungsverbot14 interpretiert worden. Es ist 

vielmehr anzunehmen, dass Adorno jedem Künstler und Wissenschaftler nahe legen 

wollte, dass es nach „Auschwitz“ keine künstlerische Produktion mehr geben kann 

ohne sich des industriell organisierten Mord an Millionen von Menschen bewusst zu 

sein. 15 Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben muss sich grundsätzlich von der 

Vorgehensweise unterscheiden, die man vor Auschwitz angewandt hat.  Ob nun von 

Adorno als Darstellungsverbot gedacht oder nicht, viele Künstlerinnen und Künstler 

haben sich immer wieder aus vielfältiger Motivation heraus mit dem prägenden 

Thema der Menschheitsgeschichte konfrontiert.16 Die Beschäftigung erstreckt sich 

nicht nur auf die Bildende Kunst, sondern auch auf die Literatur,17 das Theater18 und 

den Film.19 Das Problem des Scheiterns ist dem Versuch einer künstlerischen 

Darstellung der Schrecken der Shoah inhärent. Trotzdem oder gerade deshalb sind 

immer wieder Versuche unternommen worden, mit dem Undarstellbaren und 

Unvorstellbaren umzugehen. 20 Die Subjektfindung ist nach der Shoah neu diskutiert 

worden21 und das Subjekt muss sich in seinem sozialen Umfeld immer wieder neu 

definieren. Dies gilt ebenfalls für die KunsthistorikerInnen nach Auschwitz, die sich 

                                                                                                                                                         
andere mit der nationalsozialistischen Vergangenheit auseinandergesetzt. Siehe hierzu: Graevenitz. 2000, S. 124 
– 153; Ausst. Kat. Berlin. 1997/1998 
13 Adorno sagt, dass es barbarisch sei, nach Auschwitz Gedichte zu schreiben. Adorno. 1975, S. 65, siehe 
auch Kapitel 8 
14 Klaus Laermann weist in einem Artikel darauf hin, dass Adornos Verbot einer negativen Sakralisierung 
des Themengebiets gleichkomme, denn es verweise auf die Stelle in der Bibel: Du sollst dir kein Bild [von Gott] 
machen. Vgl. Laermann. 1993, S. 12 
15 Zu dieser Problematik siehe: Diner (Hg.). 1988 
16 Ein gewagtes Beispiel für die Aufarbeitung der Shoah selbst im Medium des Comics realisiert Art 
Spiegelman mit seinem Comic Maus. Der Autor sinniert als Sohn eines Holocaustüberlebenden über die 
Darstellbarkeit nach. Spiegelman. 1991, S. 45 
17 Gerade in der Literatur ist die Shoah ein immerwiederkehrendes Thema. Siehe hierzu: Braese. 1998; 
Gitay. 1998 
18 Eine Auflistung von Theaterstücke, die sich mit der Shoah auseinandergesetzt haben, siehe: 
Schumacher. 1998 
19 Vgl. Leiser. 1996, S. 91-117 
20 Über die Darstellungsproblematik siehe auch: Köppen/Scherpe. 1997, S. 1-12 
21 Auf den Aspekt der Subjektfindung in der Gesellschaft nach Auschwitz geht Lyotard ein. Siehe hierzu: 
Lyotard. 1995 



 12 

bei der Interpretation von Kunst nach 1945 vor ähnlichen Fragestellungen wieder 

finden wie die KünstlerInnen.  

 

Eine wichtige Quelle zur Interpretation von Fabio Mauris Kunst stellen die 

Ausstellungskataloge dar, die meist in Italien erschienen sind. Eine große 

Retrospektive im deutschsprachigen Raum fand 1997 in Klagenfurt statt.22 In der 

Ausstellung und den begleitenden Essays wurde der Schwerpunkt auf die 

Aufarbeitung des Faschismus und Nationalsozialismus und auf den Ästhetikbegriff 

des Künstlers gelegt. Die größte Retrospektive seines künstlerischen Schaffens 

wurde 1994 in der Galleria Nazionale d'Arte Moderna e Contemporanea 

präsentiert,23 wobei die Kuratorinnen Carolyn Christov-Bakargiev und Marcella 

Cossu bewusst alle Werkphasen von Mauri akzentuierten. Der Aufarbeitung des 

Nationalsozialismus kommt dabei eine wichtige Rolle zu, sie wird aber nicht 

gesondert herausgestellt. Der Ausstellungskatalog zur Retrospektive von 1994 wird 

in dieser Dissertation immer wieder herangezogen, da hier viele wichtige Werke 

besprochen werden. Es ist jedoch darauf hinzuweisen, dass einige fehlerhafte 

Angaben zu verzeichnen sind.24 Die letzte größere Ausstellung von Mauris OEuvre 

wurde im Jahr 2003 in Tourcoing bei Lille gezeigt.25 Hier wurde gemäß des 

Schwerpunkts des Museums vor allem sein kritischer Umgang mit den Medien 

akzentuiert. Die erste kleinere Retrospektive seiner Arbeiten wurde 1969 in der 

Galleria Toninneli in Rom organisiert. Diese ist deshalb interessant, weil dort viele 

Werke vorgestellt werden, die in späteren Abhandlungen wenig Beachtung finden. 

Vom Standpunkt der Aufarbeitung des Nationalsozialismus ist diese Ausstellung 

jedoch von geringer Bedeutung, da sich Mauri im Jahr 1969 noch nicht mit diesem 

Sujet befasst hat.26 Mauri hat an vielen Ausstellungen teilgenommen, wobei seine 

Partizipationen an den Biennalen in Venedig in den Jahren 1974,27 197828 und 

199329 sicher als Höhepunkte seiner Ausstellungstätigkeit angesehen werden 

können. Die beiden letzt genannten Biennalen sind von dem Kunstkritiker Achille 

Bonito Oliva kuratiert worden, der sich ab den 1970er Jahren intensiv mit Mauris 

                                                 
22 Ausst. Kat. Klagenfurt. 1997; vgl. Ausst. Kat. Berlin. 2001 
23 Ausst. Kat. Rom. 1994 
24 Vor allem die Performances werden unzureichend beschrieben, so Heidegger e la questione tedesca. 
Cossu. 1994, S. 43-46  
25 Ausst. Kat. Le Fresnoy. 2003 
26 Ausst. Kat. Rom. 1969a 
27 Kat. der Manifestationen. Venedig 
28 Ausst. Kat. Venedig. 1978 
29 Ausst. Kat. Venedig. 1993a 



 13 

Arbeiten auseinandergesetzt hat. Von Interesse sind auch die Ausstellungen Amore 

mio30 und Vitalità del negativo,31 beide im Jahr 1971 realisiert, da Fabio Mauri hier 

als Künstler und Kurator fungierte. Für die Analyse der Werke, die sich mit dem 

Nationalsozialismus und Faschismus auseinandersetzen, ist die Künstlerzeitschrift 

Der politische Ventilator - D. P. V. von 1973 besonders hilfreich.32 Hier sind in einer 

Art Anthologie die Reaktionen auf die ersten beiden ideologischen Arbeiten Che cosa 

è il fascismo und Ebrea zusammengefasst worden. Der ideologische Aspekt in 

Mauris Arbeiten wird in der neueren Forschung von Domenico Scudero akzentuiert.33 

Der italienische Philosoph Giacomo Marramao bespricht in seinen Abhandlungen 

über die Kunst Fabio Mauris vor allem den philosophischen Ansatz und die 

Verbindung zu Martin Heidegger.34 Seine Beschäftigung mit der Gedankenwelt des 

Künstlers ist aus seiner direkten Partizipation an der Performance Heidegger e la 

questione tedesca hervorgegangen. Christov-Bakargiev akzentuiert in ihren Artikeln 

Mauris Medienkritik,35 aber auch seine Auseinandersetzung mit dem Thema 

Erinnerung und Gedächtnis.36 Das Sujet Erinnerung wird auch von anderen 

KritikerInnen immer wieder beleuchtet.37 Ferdinando Taviani hebt das Thema 

Theater und die Idee des Gesamtkunstwerks in den Arbeiten Mauris hervor.38 Wenig 

Beachtung fand bis dato der religiöse Impetus in Mauris OEuvre und damit 

einhergehend die Analyse seiner Performances als Rituale in der Kunst.39 Auch die 

psychologische Komponente ist noch nicht erschöpfend beleuchtet worden. 

 

Die Literatur über die Kunst, die sich mit dem so genannten Holocaust befasst, ist 

gerade in den letzten Jahren angewachsen.40 Besonders hervorzuheben sind dabei 

die Forschungsergebnisse aus dem englischsprachigen Raum.41 Insgesamt werden 

                                                 
30 Ausst. Kat. Montepulciano. 1970 
31 Ausst. Kat. Rom. 1970/1971 
32 Mauri. 1973 
33 Vgl. Scudero. 1993, S. 12-13; Scudero. 1997, S. 41 – 49. Die ideologisch-politische Komponente in dem 
Werk Mauris und anderer Künstler beleuchtet Gabriele Baretta in der Ausstellung Opera – Pensiero. Teorie 
nell’arte dal dopoguerra ad oggi 1998 in der Art Gallery Banchi Nuovi in Rom. Leider ist kein Katalog zur 
Ausstellung erschienen. 
34 Vgl. Marramao. 1990, S. 12-13; Marramao. 1997, S. 50-60 
35 Vgl. Christov-Bakargiev. 1994, S. 19-33 
36 Vgl. Christov-Bakargiev. 1998, S. 12-13 
37 Vgl. Alfano Miglietti. 1992, S. 32 – 35; Ausst. Kat. Frascati. 2002; Ausst. Kat. Rom. 2002a, S. 71-74 
38 Vgl. Taviani. 1994, S. 37-41 
39 Betont wird dieser Aspekt jedoch bei: Del Guercio. 1998, S. 152 
40 Ausst. Kat. New York. 2002; Ausst. Kat. London Manchester Nottingham u. a. 1995/1996; Bunge. 1998 
41 Zelizer (Hg.). 2001; Lang, B. 2000; Feinstein. 1999, S. 152 – 168; Toll. 1998; Amishai-Maisels. 1993 



 14 

in der wissenschaftlichen Literatur oftmals belletristische Werke interpretiert.42 Das 

kann aus der vielfältigen literarischen Beschäftigung mit der Shoah und dem 

Nationalsozialismus resultieren.43 Die Problematik der Stilisierung der Shoah zu 

einem Synonym für Gewalt und Unmenschlichkeit ist in den letzten Jahren immer 

wieder thematisiert worden.44 Vor allem Autoren jüdischen Glaubens haben 

gegenüber dieser verallgemeinernden Stellungnahme zur Shoah eine kritische 

Haltung eingenommen. In der Geschichtswissenschaft sind ab den 1980er Jahren 

viele Einzeldarstellungen zur Aufarbeitung des so genannten Holocaust, des 

Faschismus und Nationalsozialismus erschienen.45 Akzentuiert wird von der 

Forschung immer häufiger der Umgang mit den ZeitzeugInnen, da es immer weniger 

Überlebende gibt, die man befragen könnte.46  

 

Im Abbildungsverzeichnis dieser Dissertation werden nur die Werke Mauris 

aufgeführt, die im vorliegenden Text besprochen worden sind. Es wird kein 

Gesamtverzeichnis des OEuvres erstellt, da hier der Schwerpunkt auf Mauris 

Auseinandersetzung mit Faschismus und Shoah gelegt wird. Dies soll sich auch in 

den Abbildungen niederschlagen. Die Autorin hat nicht alle Kunstwerke, die sie 

besprochen hat, in das Abbildungsverzeichnis aufgenommen, da dies den Rahmen 

der Arbeit sprengen würde. Die besprochenen Werke der deutschen Künstler sind 

nicht abgebildet worden, da sich Abbildungen in vielen Ausstellungskatalogen und 

Einzeldarstellungen finden. 

 

                                                 
42 Dies ist auch in dem von Manuel Köppen veröffentlichten Kompendium festzustellen. Hier ist der 
wissenschaftliche Hintergrund des Herausgebers zu beachten, der sich vor allem der Literaturwissenschaft 
widmet. Köppen/Scherpe (Hg.). 1997 
43 Hier sind es auch die Zeitzeugen, die einen literarischen Beitrag zur Erinnerung an die Zeit liefern. Siehe 
unter anderen: Levi. 1958; Moravia. 1950 
44 Dazu gibt es unterschiedliche Meinungen. Siehe unter anderen: Schneider. 1997; Finkelstein. 2001. 
Differenzierte Beiträge, die kritisch die Aufarbeitung der Shoah akzentuieren, siehe: Hartman (Hg.). 1994 
45 Pohl. 2000; Yahil. 1998; Auschwitz. 1996 
46 Vgl. Baer. 2000; Quindeau. 1995 



 15 

 
2  Fabio Mauri – Autobiografia come teoria 

 
Der biografische Aspekt in Fabio Mauris Kunst wird von der Forschung und ihm 

selbst - er spricht gar von einer Theorie des Autobiografischen47 -  immer wieder 

betont.48 Der Künstler entwirft eine Theorie des Selbstzeugnisses, die seine 

künstlerische Vorgehensweise zu bestimmen scheint. Daraus ergibt sich, dass eine 

Berücksichtigung der lebensgeschichtlichen Aspekte des Künstlers bei der 

Interpretation seiner Werke von großer Bedeutung ist.  

 

 

2.1 Öffentliche und private Geschichte 
 
Der Faschismus wirkt auf die Erfahrungswelt aller Menschen ein, die in den 1920er 

bis 1940er Jahren in Italien gelebt haben. Jeder hat zudem seine ganz private 

Erinnerung an diese Zeit. Fabio Mauri verwischt als Künstler die Grenzen zwischen 

öffentlicher und privater Geschichte und setzt seine Erlebnisse in diesem 

Spannungsfeld künstlerisch um. Er stilisiert sich zum traumatisierten Zeitzeugen, der 

sich auf seine durchlebten Erfahrungen beruft, die von historischen Fakten unterlegt 

werden. In seiner Kunst hinterfragt er aber sowohl seine eigene Erinnerungsleistung 

als auch das allgemeine Geschichtsbild. 

 

2.1.1 Faschismus als erlebte Geschichte - Trauma und Verarbeitung 
 

Fabio Mauris Trauma resultiert nach eigenen Angaben aus den schrecklichen 

Erfahrungen im Zweiten Weltkrieg, der unmittelbaren Konfrontation mit 

Bombardierung und Tod. Als heranwachsender Jugendlicher konnte er es nicht 

verkraften, die Deportation jüdischer Freunde miterleben zu müssen und andere in 

den Kriegswirren umkommen zu sehen, die einen auf der Seite der Faschisten, die 

andern auf der Seite der Partisanen. Er selbst drückt es in den 1970er Jahren 

folgendermaßen aus: 

                                                 
47 Vgl. Mauri. 1997, S. 1-4; Mauri. 1994a, S. 47-51 
48 In vielen Interpretationen einzelner Werke Mauris wird ein autobiografischer Aspekt angesprochen. Von 
einer Theorie des Autobiografismus' spricht die Forschung erst in den letzten Jahren. Betont wird der 
Gesichtspunkt vor allem in der Ausstellung: Fabio Mauri. La meva cosina Marcella i la guerra civil von 1999. 
Siehe: Ausst. Kat. Barcelona. 1999. Auch Arnulf Rohsmann behandelt vor allem diesen Aspekt: Rohsmann. 1997, 
S. 11 



 16 

Fabio Mauri non rese i disagi fisici. Si ammalò. Decise di uccidersi.49 

 

Das Trauma scheint jedoch komplexer, da nicht nur die Kriegsereignisse alleine, 

sondern auch die politischen Gegebenheiten eine entscheidende Rolle spielen.50 

Mauri sieht seine Jugend betrogen durch die falsche Ideologie des Faschismus, die 

ihn umgab.  

 

Nach der Definition des Psychologen Gottfried Fischer kann man ein Trauma an 

folgenden Merkmalen erkennen: Der traumatisierte Mensch war einem Erlebnis 

ausgesetzt, das über die Grenze der psychischen Belastbarkeit hinausgeht. Dieses 

Trauma erlebt der Betroffene ständig neu, oder er vermeidet im Gegenzug 

emotionale Erlebnisse, die ihn an das Trauma erinnern könnten, um eine 

Überreaktion zu vermeiden. Das Trauma führt bei den Betroffenen zu einer 

dauerhaften geistigen Schreckhaftigkeit. Unter anderem können Schlafstörungen, 

Ängste und Erinnerungsverlust auftreten.51 Zur Überwindung des Traumas empfiehlt 

Fischer die Psychoanalyse. Eine Möglichkeit der Traumaüberwindung sieht der 

Psychologe in einer künstlerischen Aufarbeitung,52 wobei die Psychoanalyse und der 

dabei geleistete Transformationsprozess bereits als Kreativität wahrgenommen 

werden. Der kreativen Energie, die durch die Psychoanalyse freigesetzt würde, 

könne ein Künstler direkt in seinen Werken Ausdruck verleihen.53 

 

Fabio Mauris Traumatisierung hat zunächst einen Realitätsverlust nach sich 

gezogen, der ihn zu unterschiedlichen Suizidversuchen führte.54 Um ihn vor sich 

selbst zu schützen, wurde er von der Familie in die Psychiatrie überwiesen. Die 

italienische Psychiatrie war in diesen Jahren nicht auf eine positive Betreuung von 

                                                 
49  „Fabio Mauri hielt den psychischen Belastungen nicht stand. Er erkrankte. Er beschloss, sich 
umzubringen.” In: Mauri. 1994a, S. 51  

50 Mauri wurde in das faschistische System mit eingebunden, da er wie viele Jugendliche seiner Zeit mit 
oder ohne Druck in die Gioventù Italiana eintrat. Über seinen Vater gab es eine weitere Anbindung an den 
Faschismus, da dieser für einen faschistischen Verlag arbeitete, auch nach der Befreiung von weiten Teilen 
Italiens durch die Alliierten 1943. Diese Familiengeschichte wird nur durch den Hinweis angedeutet, dass die 
Familie 1943/44 immer weiter in den Norden gezogen sei, der nach der ersten Befreiungswelle immer noch zum 
faschistischen Italien gehörte. Probleme mit dem Vater werden selten explizit ausgesprochen. Ebd., S. 49; 
Interview 1999. Anhang, S. 2 
51 Vgl. Fischer. 1998, S. 110. Zum Thema Trauma und Biografie siehe auch: Haubl (Hg.). 2003 
52 Fischer analysiert die Bilder des belgischen Surrealisten René Magrittes. Seine Deutungen akzentuieren 
ausschließlich den Aspekt des traumatischen Verlustes der Mutter. Vgl. Fischer. 1998, S. 114-115. Umfassende 
Analyse der psychischen Komponente von Kunst siehe: Kuspit. 1995a. Eine psychologische Interpretation von 
Kunst nimmt der Kölner Psychologieprofessor Wilhelm Salber vor. Salber. 2002; Kraft. 1998 
53 Vgl. Fischer. 1998, S. 141 
54  Danach strebte Mauri das Priesteramt an. Aus dieser Zeit stammt seine religiöse Grundhaltung, die 
durchaus auch sehr kritische Züge trägt. 



 17 

psychisch Kranken ausgelegt, sondern bediente sich der Mittel der Diskriminierung 

und Ausgrenzung. Bis 1978 war ein 1904 in Kraft getretenes Gesetz wirksam, auf 

Grund dessen mit der Einlieferung in die Psychiatrie ein Eintrag ins Strafregister 

einherging. Das bedeutet, dass man als psychisch kranker Mensch vorbestraft war.55 

Die PatientInnen hatten während des Klinikaufenthaltes keinerlei 

Entscheidungsrecht. Dies belegt ein Dokument, das Fabio Mauri in seiner 

Künstlerzeitschrift D.P.V. - Der politische Ventilator56 von 1973 veröffentlichte. Es 

handelt sich hierbei um seine Entlassungsurkunde aus der psychiatrischen Anstalt in 

Mailand von 1952 (Abb. 1). Auf dieser ist ein offizieller Briefkopf Repubblica Italiana – 

In Nome del Popolo Italiano57 zu erkennen und sie wirkt in Form und Inhalt wie eine 

Entlassungsurkunde aus dem Gefängnis. Der Kranke wird nicht als eigenständiger 

und vollwertiger Mensch behandelt, sein Name Fabio Mauri wird mit dem Zusatz di 

Umberto, dem Namen seines Vaters, versehen. Das heißt, er selbst wird zum Objekt 

degradiert, das keine vollen Bürgerrechte genießt, oder sie erst durch die 

Entlassungsurkunde wiedererlangen muss. Indem er diese Urkunde in seinem 

Künstlerbuch publiziert, wird sein psychisches Trauma zu einem unmittelbaren Teil 

seiner Kunst. Leben und Kunst verschmelzen und werden zu einem Feld der 

Auseinandersetzung mit Gewalt und Trauma. Darüber hinaus kritisiert er nicht nur 

die Erlebnisse im Faschismus, die zu seiner Erkrankung führten, sondern auch die 

Psychiatrie in der italienischen Gesellschaft der Nachkriegsjahre.58 

 

Eine Verbindung von nachfaschistischer Traumabekämpfung und Kunst nimmt Mauri 

in seiner Performance Ricostruzione della memoria a percezione spenta von 1988 

vor.59 PatientInnen wurden in den 1940er und 1950er Jahren in Italien vor allem mit 

der Elektroschocktherapie behandelt, einer Behandlungsmethode, der sich auch der 

Künstler unterziehen musste. In seinem „Vortrag“ lobt er ironisierend diese Methode 

der Traumabekämpfung: 

 

                                                 
55 Vgl. Stefanoni. 1998 
56 Mauri. 1973 
57 „Italienische Republik. Im Namen des italienischen Volkes.” 
58 Vgl. Stefanoni. 1998, S. 19-21 
59 Dies wurde auf einer Tagung über die Problemfelder des Gedächtnisses an der psychologischen 
Fakultät der Universität von Neapel durchgeführt. Die Krankheit des Künstlers und die Verarbeitung werden zur 
Kunst stilisiert. Vgl. Mauri. 1994b, S. 235-239 



 18 

Io ringrazio l'elettro shock. Devo ammettere che la violenza di un male della 
mente è tale che solo una misura grandissima o di violenza o di esperienza 
può rischiare di guarirla.60 
 

Die Krankheit hat nach Mauri eine Macht, die nur mit Gewalt beantwortet werden 

kann. Mit dieser Einschätzung übernimmt er scheinbar die Behandlung von Kranken 

in einer faschistischen Gesellschaft, in der nur der Gesunde zählt. Das gespaltene 

Ich ruft nach Gerechtigkeit; die als Gewalt empfundene Krankheit versucht es durch 

physische und psychische Gegengewalt zu bezwingen. Der Psychotherapeut und 

Lehranalytiker Wolfgang Schmidbauer beschreibt in seiner Analyse der Täter- und 

Opfertraumata des Zweiten Weltkrieges „Ich wusste nie, was mit Vater ist.” Das 

Trauma des Krieges, das Phänomen der Selbstverstümmelung von Traumatisierten 

und die Schuldkomplexe vor allem auch der Opfer.61 Dieses tritt in Mauris selbst 

bezichtigenden Äußerungen ebenfalls hervor. Die Kunst wird zum Feld der 

psychologischen Verarbeitung des Traumas, das an die Wurzeln des Unwohlseins 

führt. 

 

Neben seinem eigenen Leiden stellt Mauri in seinen biografischen Äußerungen die 

Konfrontation mit der Shoah als das Schockerlebnis seiner Jugend dar. So soll er 

nach eigenen Angaben in der Nachkriegszeit eine Zeitschrift aufgeschlagen und 

erstmals die Bilder eines Konzentrationslagers gesehen haben. Das habe ihn wie ein 

Blitz getroffen und ihm die Augen über das Regime geöffnet.62 So wird auch die 

Identifikation mit den Opfern der Nationalsozialisten zu einer Konstante in seinem 

Schaffen. 

 

Die künstlerische Aufarbeitung von Gewalterlebnissen setzt bereits mit Mauris ersten 

Bildern ein, die von Brutalität und Selbst-Zerstörung beherrscht sind.63 Der direkte 

Bezug auf die faschistische Vergangenheit und die Schrecken des Krieges wird aber 

erst in den Werken der frühen 1970er Jahre hergestellt. Zuvor war die Darstellung 
                                                 
60 „Ich danke den Elektroschocks. Ich muss zugeben, dass die Gewalt einer geistigen Krankheit von der Art 
ist, dass nur ein großes Maß entweder an Gewalt oder an Erfahrung die Möglichkeit der Heilung in sich birgt.” 
Übersetzung der Autorin. In: Ebd., S. 237 
61 Vgl. Schmidbauer. 1998, S. 73-80 
62 Interview. 1999. Anhang, S. 1  
63 Diese Bildnisse sind von der Ästhetik der CoBrA-Bewegung beeinflusst. Die Künstler der international 
agierenden Gruppe haben in ihrer Kunst die Identitätsspaltung und die Suche nach einer neuen Selbstfindung 
thematisiert. Als Antwort auf Krieg und Verbrechen wollte sie sich auf den Weg zu einem künstlerischen und 
humanen Neuanfang machen. Die Fragmentierung des Bildsujets, der kräftige Pinselstrich, die scheinbar 
unkontrollierte Pinselführung sollten die Psyche direkt offenbaren und den Menschen eine fragmentierte, 
gleichzeitig aber lebendige Lebenswelt vor Augen führen. Die Gewalterfahrung des 2. Weltkrieges kann nicht als 
einziger Ursprung der CoBrA Bewegung aber als ein Initial unter anderen angesehen werden. Heusch. 1997, S. 
17 



 19 

von Tod und Gewalt inhaltlich  nicht konkretisiert oder an ein bestimmtes historisches 

Ereignis gebunden. Das Trauma an sich wird aber spätestens mit der 

Veröffentlichung der Entlassungsurkunde aus der Psychiatrie zum Sujet seiner 

Kunst. Die Kunst wird als Möglichkeit begriffen, ein reales Trauma nach außen zu 

tragen und die Traumaüberwindung in und durch die Kunst zu suchen. 

 

 

2.1.2  Das künstlerische Ich und die Zeitgeschichte 
 

Der Künstler Fabio Mauri stellt fest, dass er kein Ich habe. Sein Ich sei ein Ich aus 

Dingen.64 Diese hänge er auf eine Metallwand, um zu sehen, aus was die Dinge und 

damit er als Mensch bestünden. Diese Objektivierung der eigenen Lebensgeschichte 

kann aus seiner psychischen Verfasstheit nach dem Krieg und seiner Tendenz zur 

Selbstauflösung erklärt werden. Durch die künstlerische Auseinandersetzung mit der 

faschistischen Zeit versuchte er dieser Entwicklung entgegenzuwirken, um einen 

Prozess der Selbsterkenntnis in Gang zu setzen. Im dialektischen Rückbezug auf 

sich selbst und sein künstlerisches Schaffen setzt er sein Leben als Künstler und als 

Mensch gleich. Lebenszeit und Weltzeit verschmelzen, die eigene Biografie und die 

allgemeine Historie werden zu einer Einheit stilisiert.65 In den 1970er Jahren sind es 

vor allem Performances, in denen er seine Geschichte in die Kunst trägt und einem 

Publikum eröffnet. Inwieweit andere KünstlerInnen seiner Zeit ebenfalls auf die 

Bedingungen des Selbst und seiner Psyche eingegangen sind, soll im Folgenden 

analysiert werden.  

 

 

2.1.2.1 Biografie und Kunst – Möglichkeiten einer Synthese 
 

Die Frage nach dem künstlerischen Ich, dem Konnex Künstler-Kunst war in allen 

Epochen präsent. Dabei wurde und wird das Selbstportrait immer wieder als Medium 

begriffen, das narzisstische Ich, aber auch den Künstler in seiner Rolle als solchen 

zu präsentieren.66 Mit der Suche nach einer Orientierung innerhalb der 

                                                 
64 Vgl. Mauri. 1997, S. 3 
65 Vgl. Vergine. 1994, S. 17 
66 Boatto. 1997 



 20 

pluralistischen Gesellschaft im 20. Jahrhundert hat die Frage nach der eigenen 

Identität - auch in der Kunst - eine neue Brisanz erlangt. Schlagworte wie Verlust des 

Subjekts und Objektivierung prägen unter anderem die Diskussion in der 

Philosophie.67 Die Psychoanalyse, die bereits Ende des 19. Jahrhunderts von Freud 

entwickelt wurde, hat das Ich in seiner Spaltbarkeit in Erscheinung treten lassen.68 

Diese neue Ich-Erfahrung, die in einer Vernichtung des eigenen Selbst enden kann, 

hat durch die Kriegserlebnisse und den Schrecken der Shoah eine neue Dimension 

erhalten. So wurde die Frage nach dem Sein des Humanen an sich und der 

künstlerischen Produktion als Zeichen der Menschlichkeit gestellt. Theodor W. 

Adornos bereits erwähnte, als Diktum verstandene Äußerung „Nach Auschwitz ein 

Gedicht zu schreiben ist barbarisch”69, konfrontiert den Künstler mit einer 

existenziellen Grundproblematik und stellt das künstlerische Schaffen in der 

Nachkriegsgesellschaft radikal in Frage. Das Menschen- und Selbstbild des 

Künstlers der klassischen Avantgarde, das bereits die Zerrissenheit und 

Vielschichtigkeit des Subjekts auch in seiner Traumwelt aufzeigte,70 wird vor ein 

neues, kaum zu bewältigendes Dilemma gestellt.71 Das kann als ein 

allgemeingültiges Problemfeld angesehen werden, dem sich aber vor allem Europa 

und in spezifischer Weise Deutschland stellen musste. Die Shoah fand auf dem 

„alten Kontinent“ statt, das Grauen war hier erlebbar, Opfer und Täter zum 

Miteinander in der Nachkriegszeit gezwungen. Nicht alle künstlerischen Ansätze mit 

biografischen Zügen sind als Antwort auf diese Zerstörung der Grundlagen des 

menschlichen Zusammenlebens zu verstehen. Doch hat der Verlust des Ichs auch 

mit dem Bewusstsein des absolut Negativen zu tun. Neben Adorno hat der 

französische Philosoph Jean-Francois Lyotard die Frage nach den sprachlichen 

Möglichkeiten nach der Shoah gestellt.72 Ein Wir-Gefühl ist seiner Ansicht nach nicht 

mehr vorhanden. Jedes Individuum müsse sich bemühen, sich selbst zu 

konstituieren und in einen Kontext zu setzen, den es im strengen Sinn nicht mehr 

gäbe. 

 

                                                 
67 Vgl. Bürger, P. 1998, S. 11-13; Bürger, P. 2000, S. 51-59 
68 Bittner. 1998 
69 Adorno. 1975, S. 65 
70 Vgl. Lomas. 2000 
71 Das führt zu einem Widerspruch an sich. Der Tod des Subjekts wird beschworen, es wird aber 
gleichzeitig  viel über die conditio humana des Einzelnen diskutiert. 
72 Vgl. Lyotard. 1995, S. 15 



 21 

In den 1960er und 1970er Jahren tritt mit der Body Art der Körper des Künstlers/der 

Künstlerin selbst ins Zentrum der Kunst. Er/Sie bleiben nicht mehr als ausführendes 

Organ hinter dem Bild, sondern tritt direkt in Aktion und wird als AkteurIn bewusst.73 

Der Körper wird zum Träger der eigenen Biografie, sein Da-Sein in der Kunst 

unmittelbar. Er trägt seine/ihre Geschichte und Erlebnisse mit sich. In der expliziten 

Darstellung der Verletzlichkeit und Zerrissenheit des Subjekts sind oft die Grenzen 

der Leidensfähigkeit thematisiert worden. Gewalt und menschliche Abgründe werden 

vor allem von den Wiener Aktionskünstlern aufgegriffen. Sie experimentieren mit der 

Erfahrung der kompletten Auslöschung des künstlerischen Ichs.74 Die 

Selbstübermalungen Arnulf Rainers sind ein Beispiel dafür.75 Neue Identitätsmuster 

entstehen in der Body-Art, da es oft Frauen sind76, die ihren Körper in der Kunst 

präsentieren und zur Projektionsfläche werden lassen.77 Sie betonen die Suche nach 

einer weiblichen Identität und Sexualität78 und bieten dem Zuschauer die 

Verletzlichkeit ihres Körpers dar. Künstlerinnen und Künstler agieren in extremen 

Aktionen, die teilweise echte Schmerzen und körperliche Schäden nach sich 

ziehen.79  

 

Dabei kann die Selbstdarstellung auch der/das andere versinnbildlichen.80 Der Arte-

Povera-Künstler Giuseppe Penone hat mit seinem eigenen Fingerabdruck gearbeitet. 

In seiner Arbeit Pressione -Abdruck - oder in seinen Palpebre - Wimpern - wird der 

Körper des Künstlers als Spur erkennbar.81 Der Abdruck des Fingers als 

Identifikationsmerkmal wird künstlerisch verfremdet und als individuelle Mythologie 

versinnbildlicht. Hier wird nicht eine konkrete Lebenserfahrung oder ein 

geschichtlicher Bezug aufgezeigt, sondern der Künstler in seiner Körperlichkeit 

präsentiert. Der Künstler Alighiero (e) Boetti greift das Thema der Ich-Spaltung auf, 
                                                 
73 Dieser Aspekt wird schon bei den darstellenden Selbstportraits akzentuiert, hier aber in einen neuen 
Kontext des Körperverständnisses gesetzt. L'autoportrait. 1986 
74 Vgl. Braun. 1999 
75 Vgl. Ausst. Kat. Krems Dürnstadt. 1997, S. 197-200 
76 Zwar gab es auch in vorangegangenen Jahrhunderten Selbstportraits von Frauen, aber die weibliche 
Identitätssuche und das Bewusstsein für eine eigenständige, gleichberechtigte Existenz von Frauen konnte erst 
im 20. Jahrhundert offen nach außen treten. Für die Performancekunst der 1970er Jahre stehen vor allem 
Künstlerinnen wie Valie Export und Gina Pane. Borzello. 1998 
77 Vgl. Jones. 1998 
78 Das Weibliche und das Körperliche werden in ihrer Verletzlichkeit auch mit dem Abstoßenden und 
Niedrigen in Verbindung gebracht. Dafür ist, auf Georges Bataille und Julia Kristeva zurückgreifend, der Begriff 
des Abjekts diskutiert worden. Vgl. Eibelmayr. 2000, S. 237-242 
79 So die Performerin Marina Abramovic, die in der Performance Rhythm 0 ein Messer zwischen ihren 
Fingern tanzen lässt und sich dabei mehrfach verletzt. Rhythm 0, 1974. Performance. Galleria Studio Mora, 
Neapel. In: Ausst. Kat. Oxford Edinburg Dublin u. a. 1995-1997, S. 49 
80 Der Titel Ich ist etwas anderes , der 2000 in Düsseldorf gezeigten Ausstellung, verweist auf Arthur 
Rimbaud. Zweite. 2000, S. 28 
81 Vgl. Drahten. 2000, S. 186-187  



 22 

indem er sein Da-Sein als Zwilling definiert. Das eine in dem anderen und das 

andere im einen sind seine Themen, die er bereits an seinem Namen verdeutlicht. 

Alighiero e (und) Boetti.82 

 

In ihrem Standartwerk „Body Art“ von 1974 betont die italienische Kunstkritikerin Lea 

Vergine die Verbindung dieser Kunstform zu politisch-ideologischen Themen. Sie 

nimmt diese als eine Art von Antikunst wahr, die gegen den Kapitalismus der Zeit 

ankämpfe.83 Neben Themen wie Frauenemanzipation und Homosexualität wurden 

und werden in der Body Art allgemeinpolitische und gesellschaftskritische Probleme 

angesprochen, die mit einer individuellen Identifikationssuche verbunden sind. Diese 

Tendenz setzt sich bis in die 1990er Jahre fort und wird auch von der jüngeren 

Generation weiterverfolgt.84 Gerade der direkte Einsatz des KünstlerInnenkörpers 

sowie der performative Charakter intensivieren den Eindruck des direkten 

Durchlebens und verdeutlichen die Verbindungen zwischen menschlicher Existenz 

und Kunst. Oft treten die Künstlerinnen und Künstler nackt in den Performances auf. 

Über den evidenten Selbstbezug durch den Einsatz des eigenen Körpers, der 

eigenen sexuellen Identifikation oder Zwiespältigkeit werden autobiografische 

Bezüge deutlich.85 Das künstlerische Ich wird zum Objekt der Kunst. Doch ist hier zu 

fragen, ob über die Körperlichkeit die Biografie der Künstlerin oder des Künstlers 

stärker akzentuiert wird als in anderen künstlerischen Ausdrucksformen. Die 

amerikanische Kunsthistorikerin RoseLee Goldberg spricht in diesem 

Zusammenhang auch von Biografism, verdeutlicht aber gleichzeitig, dass auch in 

jeder anderen Kunstrichtung biografische Elemente einfließen können.86  

 

Nicht nur in der Body Art zeigt sich das künstlerische Ich direkt, auch in anderen 

Formen des künstlerischen Schaffens wird die Suche nach Identität(en) zum Thema. 

Der Kunstkritiker und Kurator Harald Szeemann fasste diese Strömungen 1972 auf 

der documenta 5 in Kassel unter dem Stichwort Individuelle Mythologien 

                                                 
82 Ausst. Kat. Villeurbanne. 1986 
83 Vgl. Vergine. 1974, S. 4 
84 So von dem Künstler Jonathan Meese, der bei seiner Suche nach der eigenen Identität auch 
gesellschaftskritische Fragen problematisiert. Meese macht immer andere Angaben, wann und wo er geboren ist, 
so schwanken die Daten zu seinem Geburtstag von 1970-1973. Vgl. Brunnet. 1999 
85 Und das nicht nur bei Künstlerinnen wie Marina Abramovic und Hannah Wilke, die auf unterschiedliche 
Weise den Charakter der eigenen Weiblichkeit und deren Wirkung nach außen thematisieren. Wilke zeigt die 
Sexualität als Objekt und auf Abbildungen mit ihrer Mutter die Spannung zwischen Schönheit und 
Schönheitsideal. So Help me Hannah Series: Portrait of the Artist with her mother, Selma Butter. 1978-1981. In: 
Ausst. Kat. Kopenhagen Umeå Helsinki. 1998/1999, S. 43; Ausst. Kat. St. Louis Missouri. 1989 
86 Vgl. Goldberg. 1976, S. 19-23 



 23 

zusammen.87 Dabei wird deutlich, wie unterschiedlich die Selbstwahrnehmung der 

Künstler und die daraus resultierende Präsentation nach außen sein konnte. Joseph 

Beuys spielt innerhalb dieser individuellen Mythologien eine besondere Rolle, da er 

bewusst Lebens- und Werkverlauf parallel setzt. So verlegt er seinen Geburtsort von 

Krefeld, dem tatsächlichen Ort seiner Geburt, nach Kleve, um ein einheitlicheres Bild 

seiner lebensweltlichen und künstlerischen Umgebung zu skizzieren. Der Künstler 

stilisiert sich auch äußerlich zur Künstlerfigur, zum Gesamtkunstwerk. Mit seinem 

immer gleichen Hut und seiner uniformen Kleidung schafft er sich eine Art corporate 

identity, die er direkt mit seiner Kunst vernetzt.88 „Ich stehe voll dazu, dass Kunst und 

Leben eine Einheit bilden.”89 Leben und Kunst verschmelzen auf künstlerischer 

Ebene auch bei der Erinnerungsarbeit an seine Erlebnisse im Zweiten Weltkrieg. 

Fett, Filz, Metalle, alle Materialien sind Individuelle Mythologien, die nicht nur, aber 

auch aus diesem Kontext heraus gelesen werden können.90  

 

Eine besondere Form der Subjektfindung in der Kunst der 1970er Jahre haben die so 

genannten Spurensicherer verfolgt. In ihren Arbeiten versuchen sie die Suche nach 

der Spur mit der Suche nach dem eigenen Selbst gleichzusetzen.91 Ein wichtiger 

Vertreter dieser von Günter Metken als Spurensicherer bezeichneten Künstler ist 

Christian Boltanski. In seinen Arbeiten greift er aber nicht auf individuelles Material 

zurück, er sucht in den Spuren anderer die eigenen.92 In Abwesenheit und 

Anwesenheit werden auch Fragen von Tod und Leben aufgeworfen.93 Über den 

Zusammenhang von Leben und Tod und der eigenen Lebenswelt im Verhältnis zu 

diesen unbekannten Größen hat sich der italienische Künstler De Domenicis 

auseinandergesetzt. In seiner Serie Immortalità94 scheint er in der Angst vor dem 

Tod den Grund für die Selbstentfremdung des Menschen zu sehen. Erst durch die 

Überwindung der Sterblichkeit in der Kunst kann seiner Ansicht nach ein positives 

Selbstbild entstehen. 

 
                                                 
87 Harald Szeemann erklärt das scheinbare Paradoxon Individuelle Mythologie so: „Folgende Definition 
habe ich im Anschluss daran gefunden: ein spiritueller Raum, in den der Mensch die Zeichen und Symbole 
einschreibt, die für ihn die Welt sind.” In: Szeemann. 1985, S. 169; Szeemann/Cladders. 1972 
88 Vgl. Groblewski. 1993, S. 37-68 
89 Interview zwischen Herzogenrath und Beuys. In: Herzogenrath (Hg.). 1973, S. 22 
90 Siehe Kapitel 8 
91 Vgl. Metken. 1977, S. 14-15 
92 Spurensicherer. In: Ausst. Kat. Kassel. 1972, Nr. 16. 9. 
93 So auch die Arbeit in Düsseldorf, in der Boltanski einige ausgewählte Dinge einer Person 
zusammenträgt, die diese im Leben umgeben haben, und die er nach deren Tod als Zeugnis ausstellen will. Die 
Idee und erste Umsetzung datiert auf das Jahr 1973. Ausst. Kat. Düsseldorf. 2000, S. 118 
94 De Domenicis. In: Ausst. Kat. Kassel. 1972, Nr. 16.100. 



 24 

Mit der Überschneidung von Kunst- und Lebensrealität werden neue Wege zur 

Annäherung von Kunst und Leben im 20. Jahrhundert gesucht, die durch die Wahl 

des Mediums noch unterstützt werden kann. Die Fotografie, das Video oder die 

Performance bringen die Realität der Kunst scheinbar näher. Mit ihrer Hilfe stellt sich 

der agierende Künstler unmittelbar der Öffentlichkeit - ein Wesenszug, der in der 

Performance durch ihren Handlungscharakter und ihre Nähe zum Publikum am 

deutlichsten wird. In der Fotografie und den Videoarbeiten wird selbst in der realen 

Abwesenheit und dem Vergangenheitswert des Bildes eine scheinbare Präsenz 

kreiert. Diese Medien haben die Suche nach Identitäten verlebendigt, aber auch 

neue Möglichkeiten geschaffen, Todeserfahrungen über die Kunst zu vermitteln.95 

 

 

2.1.2.2 Objektivierung der eigenen Lebensgeschichte  
 

Fabio Mauri betont in seinen theoretischen Schriften, ein Mann seiner Zeit zu sein. Er 

stellt seine ganz persönlichen Erfahrungen dar, setzt diese aber in direkten Bezug 

zur Weltgeschichte. So behauptet er zum Beispiel, dass der Krieg an dem Tag 

ausgebrochen sei, an dem es einen Streit in der Familie gegeben habe.96 Die eigene 

Identität und Biografie sind von entscheidender Bedeutung für das Werk, werden 

aber objektiviert und zum historischen Ereignis stilisiert. Das subjektive 

Körpererlebnis wird rational analysiert und private Gefühlswelten überhöht. Diese 

Tendenz zeigt sich auch in der künstlerischen Repräsentation seiner 

Geschichtserfahrung. Nicht der Körper des Künstlers selbst tritt in den Mittelpunkt 

der als autobiografisch bezeichneten Performances, sondern andere Körper werden 

als Objekte gebraucht, auf denen der eigene „Film“, die eigene Biografie abgespielt 

wird. Das Ich wird in der Kunst neu konstruiert und die vom Künstler selbst 

publizierten biografischen Daten setzen nicht bei der eigenen Geburt, sondern bei 

seiner ersten Ausstellung ein. Kunst und Leben verschmelzen, wobei die 

künstlerische vor der persönlichen Lebenswelt akzentuiert wird. Über die Kunst 

                                                 
95 So z.B. in der Fotokunst Rineke Dijkstra, die Menschen in spezifischen Situationen über Jahre portraitiert 
und damit die Veränderungen und die Vergänglichkeit manifestiert. Ausst. Kat. Paris Amsterdam. 2004/2005. Zur 
Fotografie siehe auch: Ausst. Kat. Köln. 1993. Leichen werden u. a. von Jeffrey Silverthorne fotografisch 
festgehalten, vgl. Fuller, 1994, S. 118ff. 
96 Vgl. Mauri. 1994a, S. 50. Eine Ausstellung, die sich mit der Parallelität von privater und öffentlicher 
Geschichte auseinandersetzt auch: Ausst. Kat. Barcelona. 1999 



 25 

entsteht das io di cose.97 Das verweist erneut auf die Kunst als Mittel zur Heilung, da 

auch Traumapatienten ihre Probleme möglichst objektivieren sollen, um eine 

Außenansicht ihres Selbst zu konstituieren.98 Der Überwindungsprozess in der Kunst 

führt nicht zu einer ständigen Konfrontation des Künstlerkörpers mit den Ereignissen, 

sondern wird zu einer mentalen Repetition, deren Ausführung anderen überlassen 

wird.  

 

Das Ich wird nicht in seiner Körperlichkeit gezeigt, diese bleibt meist vollständig im 

Hintergrund. In einem Werk von 1959 Autoritratto cancellato (Abb. 2) übermalt Mauri 

eine schwarz-weiß Fotografie seiner selbst. Er setzt diese Übermalung in einem 

Holzrahmen in Szene, wie er zuvor in einem ähnlich konstruierten Werk Cassetto 

Pastawerbung (Abb. 3) präsentiert. Der Künstler wird in der Kunst zu seinem eigenen 

Objekt. Aber auch in diesem so genannten Selbstportrait tritt die Identität des 

Künstlers nicht deutlich hervor, da der Kopf fast vollständig übermalt ist, nur an 

wenigen Stellen schimmert die Fotografie durch. Mit unkontrolliert scheinenden 

schwarzen Pinselstrichen wird das Subjekt durchstrichen. Die Auslöschung gelingt 

jedoch nicht komplett. So bleibt der Charakter der Fotografie zu erkennen, bei dem 

es sich um ein offizielles Passfoto handelt.99 Der Anzug und die Krawatte, die noch 

wahrzunehmen sind, lassen auf eine bürgerliche Existenz schließen, die durch die 

Übermalung negiert wird. Die destruktive Selbstauflösung im künstlerischen Akt ist 

Teil einer kreativen Hinterfragung des Individuums. Das Subjekt wird zum Objekt der 

Kunst. Aus der scheinbaren Neutralisierung des eigenen Seins konstruiert Mauri eine 

Form des künstlerischen Ichs, die einem Kult gleichkommt. Dieser ist Objektkult. 

 
 
 

2.2   Mauris Ideologiebegriff als Zeitzeuge 
 

Der Terminus Ideologie spielt im OEuvre Fabio Mauris eine entscheidende Rolle. In 

Werktiteln wie Senza Ideologia (Abb. 4) von 1975, Ideologia e natura (Abb. 5) von 

1974100 oder in Essays wie Che cosa è se è l'ideologia nell'arte101 von 1984 wird 

                                                 
97 Mauri. 1997, S. 3 
98 Vgl. Fischer. 1998, S. 87 
99 Dies scheint der deutlichste Unterschied zu den Auslöschungen Arnulf Rainers, dessen Fotografien aus 
dem privaten Bereich stammen und teilweise selbst bereits die Infragestellung des Subjekts thematisieren. 
100 In der ersten Aufführung der Performance von 1973 wurde der Werktitel Cultura e natura eingesetzt, 
nach 1974 wurde die Performance meist Ideologia e natura genannt. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 142-143 



 26 

diese weltanschauliche Konzeption des Künstlers manifestiert. Der Terminus 

Ideologie steht dabei im engen Zusammenhang mit Mauris Geschichtsverständnis, 

der sich im Faschismus einer ideologia falsa ausgesetzt sah. Nicht nur die 

Eigenwahrnehmung des Künstlers verdeutlicht den Konnex Ideologie - Kunst - Fabio 

Mauri, auch Kunstkritiker wie Filiberto Menna machen daran bereits in den 1970er 

Jahren die Charakteristik seiner Kunst fest.102 Der Ursprung des Begriffs Ideologie ist 

neutral. Er steht für das System einer Idee, die über die sinnliche Wahrnehmung 

konstituiert, verifiziert und in der Gesellschaft umgesetzt werden kann.103 Der 

Philosoph Destutt de Tracy prägte den Begriff im heutigen Sinne und stellte ihn auf 

eine wissenschaftliche Grundlage.104 Eine entscheidende Interpretation des 

Ideologiebegriffs nahm Karl Marx vor, er sah in der bourgeoisen Gesellschaft die 

Grundlagen für ein falsches Bewusstsein und eine daraus resultierende falsche 

Ideologie. Diesen Gedankengang verfolgte er aber nicht stringent. Mit seiner teils 

positiven, teils negativen Ideologiebeschreibung legte er die Grundlagen für die 

ambivalente Begriffsdefinition.105 Ideologie oder italienisch ideologia war von den 

1960er bis in die 1970er Jahre hinein ein Schlagwort. Im Kontext der so genannten 

1968er Revolution wurde die problematisch-dialektische Auslegung des Terminus 

deutlich, der auf der einen Seite negativ definiert wurde - wenn es sich um die 

Ideologie der Gegenseite handelte - und auf der anderen Seite der eigenen positiven 

Standortbestimmung diente.106 

 

Eine entscheidende Analyse des Ideologiebegriffs nimmt der Philosoph Louis 

Althusser vor.107 Er setzt ihn in Bezug zu den Auslegungen Freuds über das 

Unbewusste. Wie das Unbewusste keine Geschichte habe, da es überzeitlich sei, so 

habe auch die Ideologie keine Geschichte, da sie ewig sei.108 Die Ideologie ist nach 

Althusser omnihistorisch.109 Der Philosoph definiert das Verhältnis zwischen Realität 

und Ideologie und geht davon aus, dass die Ideologie immer ein Konstrukt der 

jeweiligen Lebensverhältnisse sei. Die Ideologie sei die imaginäre Darstellung des 
                                                                                                                                                         
101 Mauri. 1984a, S. 3-12 
102 „Questi interventi [Che cosa è ed Ebrea] ripropongono su nuove basi la questione dei rapporti tra 
linguaggio e ideologia, tra arte e politica.” Menna. 1973, S. 53 
103 In dieser Definition lag das Grundproblem, da es einen gewissen Wahrheits- und damit 
Absolutheitsanspruch hatte, der erst belegt werden musste. 
104 Vgl. Ritter (Hg.). 1976, S. 158 
105 Vgl. ebd., S. 163; Werckmeister. 1974 
106 Diese Tendenz setzt sich auch in der Kunstkritik fort, die in Italien ideologisch geprägt war.  
Siehe Kapitel 7 
107 Althusser. 1973 
108 Vgl. ebd., S. 147 
109 Ebd., S. 146 



 27 

Menschen in Relation zu dessen Lebensbedingungen.110 Damit kommt der Begriff 

der Idee indirekt wieder zum Tragen, denn es geht nicht um konkrete 

Lebensumstände, sondern um das Bild, das man sich von diesen macht. Dies führt 

zu dem subjektiven Element der Ideologie hin. Althusser betont, dass Ideologie 

immer auf einer materiellen Existenz beruhe. Sie drücke sich in gewissen Riten und 

Praktiken aus, die nur auf Grund der politischen Verhältnisse verstanden werden 

könnten. In diesem Zusammenhang führt der Philosoph auch die Vorstellungen des 

Religionsphilosophen Pascals an, der in eine religiöse Ideologie verstrickt sei und 

diese in Riten und Handlungen umgesetzt wissen will.111 

 

Die Beziehung zwischen Ideologie und menschlichem Wesen wird von Althusser 

dadurch bestimmt, dass er der Ideologie die Macht zuschreibt, jedes Individuum zu 

einem Subjekt zu transformieren. Jedwelches Individuum ist in einer bestimmten 

ideologischen Konstellation bereits Subjekt und wird als dieses angesprochen.112 

„Die Individuen sind immer-schon Subjekte.”113 Hier zieht Althusser wieder eine 

Verbindungslinie zur Psychoanalyse, denn nach dieser kann der Mensch immer 

schon als Subjekt wahrgenommen werden, sogar bereits vor seiner Geburt. Das 

Verhältnis des Subjekts zu einer gewissen Ideologie wird anhand der Religion 

veranschaulicht. Althusser spricht von einer „doppelten Spiegelstruktur der 

Ideologie”.114 Damit ist eine gegenseitige Abhängigkeit von dem einzelnen Subjekt 

und dem großen System (SUBJEKT), in das das Subjekt eingebettet ist, entlarvt. 

Das Subjekt erkennt sich in der übergeordneten Struktur, die erst durch die 

Individuen funktioniert. 

 

Mauris Ideologiebegriff greift die beiden Pole der Ideologiedefinition von Marx auf, 

wobei er den Bezug zur dialektischen Analyse explizit negiert.115 Er bezieht sich 

einerseits auf die falsche Ideologie, den Faschismus seiner Jugendtage, dem er 

ausgesetzt war, ohne sich dem entziehen zu können,116 andererseits bemüht er sich 

um eine Lesart, die einen allgemeinen Umgang mit dem Begriff Ideologie ermöglicht. 

                                                 
110 Vgl. ebd., S. 149 
111 Vgl. ebd., S. 154 
112 Vgl. ebd., S. 159-161 
113 Ebd., S. 162 
114 Ebd., S. 167 
115 Vgl. Mauri. 1984a, S. 5 
116 „In alcuni dei miei scritti io dico che quando sono nato non è che c’era il fascismo come ideologia, no. la 
vita era fascista, il sole, la mela che mangiavo era fascista. L'ideologia si sovrappone alla natura e al rapporto con 
l'uomo, in modo tale che a te respirando sembri di respirare la verità.” Interview 1999. Anhang, S. 2 



 28 

Für ihn stellt Ideologie eine Unterform der Gedanken dar, die eine neutrale Haltung 

des Menschen unmöglich mache. Ideologie wird als pensiero minore117 bezeichnet. 

Wie Althusser sieht er darin die Vereinigung von individualistischen und 

metaphysischen Komponenten. Sie bestünde aus den eigenen Erfahrungen und 

Gegebenheiten, die in die ideologia miteinflössen und das Ideengerüst eines 

Menschen mitbestimmten.118 Die Ideologie rufe allgemeingültige Handlungen hervor, 

die auf der Grundlage von identischen ideologischen Vorgaben verstanden werden 

können. Sie sei die Summe der zeitgenössischen Inhalte, das, was wirklich geglaubt 

und gefürchtet wird, die letzte dunkle Stelle des Ichs. „È la proprietà personale, la 

summa del cattivo o buon governo individuale.”119 Ideologie als aus subjektiven 

Erfahrungen zusammengesetztes Gedankengerüst, das in einen 

gesamtgesellschaftlichen ideologischen Rahmen gestellt wird, bestimmt auch Mauris 

Geschichtsbild. Seine gelebte Geschichte führt zu einem ideologisierten Blick auf die 

Realität, seinen Erinnerungen gibt er einen überzeitlichen Charakter, wie es den 

Überlegungen Althussers auch zu entnehmen ist. Das geschichtliche Urteil entsteht 

bei Mauri dabei über das Erlebnis, über den direkten Kontakt mit Geschichte. In 

seinen als esercizi spirituali bezeichneten historischen Performances nimmt er eine 

Vergegenwärtigung der geschichtlichen Ereignisse vor. Er löst sie aus der 

Historisierung und unterzieht sie damit einer Neubewertung. Durch den Blick des 

Zeitzeugen, des Subjekts auf die Geschichte, erweckt er die Ideologie zu neuem 

Leben. 

 

In seinem künstlerischen Ideologieverständnis betont Mauri den metaphysischen 

Bezug zur Ideologie und zur eigenen Vergangenheit. Durch die Ideologisierung der 

Kunst habe er ein neues Verhältnis zwischen Kunst und Leben aufgespürt, auf 

Grund dessen die Kunst zu einer neuen terra di conflitto werden könne.120 Nur in der 

Kunst sei allerdings auch eine legitima divesa gegen die falsche Ideologie möglich. 

Kunst wird zum Kriegsschauplatz des Kampfes des Ichs gegen einen 

traumatisierenden historischen Fehlschritt. Den Ausdruck Politik vermeidet Mauri bei 

dieser Beschreibung bewusst. Er will nicht als politischer, sondern als ideologischer 

                                                 
117 Ebd. 
118 „L'ideologia in qualche modo io penso che sia una sottospecie del pensiero, perché è ibrido. L'ideologia 
che è mescolata ad elementi emotivi, a piccole esperienze personali, c'è una piccola confessione privata che 
qualche volta trova i suoi grandi trascinati in un’ideologia pubblica. No? Obbliga sempre l'uomo a prendere una 
posizione in un contesto ideologico direi mondiale e impedisce in un certo senso la neutralità.” Ebd., S. 5 
119 Mauri. 1984a, S. 7 
120 Ebd., S. 5 



 29 

Künstler verstanden werden.121 Wo liegt hier der Unterschied? Mauri nimmt seiner 

Meinung nach kein politisches Urteil vor; er will mit seiner Kunst keine Tagespolitik 

betreiben, sondern historische Ereignisse zum gesellschaftspolitischen Thema 

machen. Dass er mit der Art, wie er diese Geschichte präsentiert, eine eigene 

Weltanschauung vertritt, ist überdeutlich. Eine neutrale Haltung gegenüber der 

Ideologie ist unmöglich. Das haben Max Horkheimer und Theodor W. Adorno in ihren 

Überlegungen zu Ideologie und Gesellschaft betont.122 Auch Mauri sieht sich in 

diesem Dilemma und findet die Rettung aus der Indoktrinierung nur in der Kunst, die 

zu seinem übergeordneten System wird. Nach Althusser muss sich aber auch die 

Kunst der Doppelstruktur der Ideologie unterziehen. Dabei wird das von Althusser 

proklamierte SUBJEKT bei Mauri die Ideologie selbst, die er analytisch zu erfassen 

sucht. Sie bestimmt die Welt als solche und das einzelne Individuum, hier den 

Künstler in seinem Kunstschaffen. In diesem übergeordneten System findet Mauri 

auch einen Ort für die Kunst. Für ihn bietet die Ideologie in der Kunst die Möglichkeit, 

an der Welt teilzunehmen.123 Er geht aber nicht von einer direkten 

Einflussmöglichkeit der Kunst auf die Politik und Gesellschaft aus, sondern glaubt 

vielmehr an eine Gegenwelt der ideologisierten Kunst, die ihre Moral formuliert, ohne 

wirklich ein neues Wertesystem in der Gesellschaft aufbauen zu können.124 Die 

Kunst wird zum Ort für einen Ideologiesucher und -forscher. 

 

 

2.3 Geschichte und Erinnerung 
 
Geschichte und Gedächtnis gelten als Argumentationsgrundlage für Entscheidungen 

in Politik und Gesellschaft. Sie stellen ein konstituierendes Element einer jeden 

Gemeinschaft dar, das positive und negative Implikationen haben kann. Die 

Abgrenzung der Begrifflichkeiten ist schwierig, so macht der Historiker Pierre Nora in 

Geschichte und Gedächtnis folgenden Gegensatz aus: 

Die Geschichte ist die stets problematische und unvollständige Rekonstruktion 
dessen, was nicht mehr ist. Das Gedächtnis ist ein stets aktuelles Phänomen, 

                                                 
121 Herbert Marcuse weist darauf hin, dass der Ideologiebegriff immer politisch zu verstehen ist. Vgl. 
Marcuse. 1973, S. 107-108 
122 Vgl. Horkheimer/Adorno. 2000, S. 98-106 
123 Vgl. Mauri. 1984a, S. 8 
124 Er vergleicht die Rolle des Künstlers in den 1960er und 1970er Jahren mit der zionistischen Bewegung, 
da beide auf eine neue Gesellschaft gehofft und darauf hingearbeitet hätten. Ebd., S. 9 



 30 

eine in ewiger Gegenwart erlebte Bindung, die Geschichte hingegen eine 
Repräsentationsform der Vergangenheit.125 
 

Dabei liegt der Unterschied seiner Meinung nach vor allem in der Art und Weise der 

Erinnerungsarbeit.126 Er bedauert, dass es keine inneren Gedächtnisgemeinschaften 

wie Kirche, Familie und andere Institutionen mehr gäbe, und dass die Historisierung 

des Gedächtnisses zu einer Archivierungswut führe, die eigentlich eine Liquidation 

des kollektiven Gedächtnisses nach sich ziehe. Im Grunde würde die Geschichte das 

Gedächtnis zerstören.127 Nora baut in seinen Überlegungen ein Spannungsfeld 

zwischen Geschichte und Gedächtnis auf, das auch in Mauris Werken thematisiert 

wird, in denen seine Erinnerung als objektivierte Geschichte präsentiert und die 

Vergangenheit an sich nicht archiviert sondern vergegenwärtigt wird. 

 

 

2.3.1 Theorien der Erinnerung 
 

Der Begriff der Erinnerung wird in den unterschiedlichen Bereichen der Natur- und 

Geisteswissenschaft diskutiert, wobei diverse Ansätze zur Erklärung des Phänomens 

Erinnerung und Gedächtnis unternommen werden. Der Zusammenhang zwischen 

Erinnerung und Gedächtnis wird diskutiert, wie und was erinnert wird steht zur 

Debatte. Wie Erinnerung bewahrt oder zerstört werden kann und die scheinbar 

gegensätzlichen Begriffe der Erinnerung und des Vergessens stehen im Mittelpunkt 

des Interesses. NeurologInnen,128 PsychologInnen,129 PhilosophInnen130 vor allem 

aber auch HistorikerInnen131 setzen sich mit dem Thema auseinander. Dabei wird 

deutlich, dass Erinnerung nicht allein eine Frage der Zeit, sondern auch des Raumes 

ist. Das tangiert zwei Grundbegriffe der bildenden Kunst und somit auch der 

Kunstgeschichte.   

 

In der Kunst hat die Frage nach der Erinnerung und damit impliziert der Zeitbegriff 

eine konstituierende Rolle. In der zeitgenössischen Kunst werden alte Traditionen 

                                                 
125 Nora. 1995a, S. 306 
126 Vgl. Nora. 1995b, S. 314-324 
127 Vgl. ebd., S. 324 
128 Siehe zum Beispiel: Markowitsch. 2002. Diese Forschung basiert sowohl auf neurologischen als auch 
psychologischen Grundlagen. 
129 Vgl. Schacter. 1999 
130 Vgl. Bergson. 1991 
131 Vgl. Le Goff. 1999 



 31 

des Sammelns und Archivierens, wie sie in den Wunderkammern des 15. bis 17. 

Jahrhunderts gängig waren,132 wieder aufgegriffen. Viele Ausstellungen spiegeln den 

Hang zur Beschäftigung mit dem Sujet Gedächtnis wider, wobei vor allem zur 

Jahrtausendwende Ausstellungen zum Thema Zeit und Gedächtnis konzipiert 

wurden.133 Dabei wird auch hier im Zusammenhang mit dem Gedächtnis vor allem 

die Speicher- und Archivierungsmetaphorik akzentuiert.134 Dies ist mit Noras 

Überlegungen zu Geschichte und Gedächtnis zu vergleichen. Die Problematisierung 

des Verlusts des Gedächtnisses und darüber des Subjekts scheint das Bedürfnis 

nach der Realisierung einer visuellen Spur des menschlichen Daseins zu forcieren. 

Ein anachronistischer Zeit- und Raumbegriff trifft auf eine Gegenwart der Schnelle 

und des exzessiven Zeitgebrauchs. Der spezifische Zeitbegriff des 20. Jahrhunderts 

- der einer immer schnelleren Entfaltung und einer immerwährenden Fortentwicklung 

nachkommen muss - hat die Kunst beeinflusst und die Dimension der 

Erinnerungsarbeit in der Kunst verschoben. Damit werden auch der Bezug zur 

eigenen Vergangenheit und die individuelle Gedächtnisleistung neu definiert. 

 

 

2.3.1.1 Was ist Erinnerung? 
 

Erinnerung ist ein Thema, das in den unterschiedlichen natur- und 

geisteswissenschaftlichen Disziplinen behandelt wird. Das hängt unter anderem mit 

der Tatsache zusammen, dass das Gehirn und seine Leistungen zu dem nie ganz zu 

lösenden Geheimnis der menschlichen Existenz gehören.135 Probleme mit 

Erinnerung und Vergessen tauchen im täglichen Leben eines jeden Menschen auf. 

Unterschiedliche Traditionen und Gesellschaftsformen werden anhand der 

Erinnerung konstituiert, allgemeine Erklärungsmuster des Weltgeschehens werden 

davon abgeleitet. Bereits in der antiken Mythologie wird ein enger Zusammenhang 

zwischen Kunstschaffen und Erinnerung gespannt. Eine der Musen ist Mnemosyne, 

die als Sinnbild für Erinnerung steht.136 Die Kulturwissenschaftlerin Aleida Assmann 

betont, dass Erinnerung nur in Metaphern möglich sei und damit Gedächtnisbilder 

                                                 
132 Vgl. Stewart. 1997, S. 291-295  
133 Ausst. Kat. Kassel. 1999; Ausst. Magazin Paris. 2000; Ausst. Kat. Frankfurt/Main. 2000/2001 
134 Ausst. Magazin Paris. 2000  
135 So wurde im Jahr 2000 der Nobelpreis für Medizin dem Gehirnforscher und Psychologen Erich Kandel 
verliehen, der sich mit der Funktion des Gedächtnisses auseinandergesetzt hat. Perchéricordo. 2000, S. 59 
136 Praz. 1967; Ausst. Kat. München. 1994; Warburg u. a. (Hg.). 2000 



 32 

vorherrschten.137 So funktioniere die Erinnerung selbst über Bilder. Damit wird ein 

innerer Konnex zwischen Gedächtnisleistung und Kunst hergestellt, der über die 

eigentliche Bildproduktion hinausgeht.  

 

Ein häufig genanntes Bild im Zusammenhang mit dem Gedächtnis ist das der 

Bibliothek oder der Lagerhalle.138 Die Erinnerungen werden in das Depot des 

Gedächtnisses eingelagert und bleiben dort mehr oder weniger unbemerkt, bis sie 

jemand aktiviert. So scheint das Gedächtnis aus einem Raum mit Büchern zu 

bestehen, in denen die Erinnerungen fixiert sind. Platon hat das Gedächtnis mit einer 

Wachstafel verglichen, in die zu erinnernde Ereignisse eingeprägt werden.139 Mit den 

neuen Medien und den unterschiedlichen Speicherkapazitäten, die heute durch Ton- 

und Bildträger sowie digitalisierte Daten genutzt werden können, entstehen neue 

Metaphern der Gedächtnisspeicherung, die eng mit den Lebenswelten des 

zeitgenössischen Menschen zusammenhängen.140 Bereits Sigmund Freud sieht in 

der Schrift eine eingeschränkte Gedächtnisspur. Das komplexe System von 

Wahrnehmung und Bewusstsein sei dadurch nicht zu erfassen. So favorisiert er die 

Idee eines Wunderblocks,141 der in seiner Funktion mit einem primitiven Computer142 

vergleichbar ist, da auf diesem unterschiedliche Schichten gespeichert werden 

können.  

 

Begrifflichkeiten wie kollektives und individuelles Gedächtnis werden in der 

Forschung diskutiert. Die individuellen Erinnerungen werden einem Gedächtnis 

entgegengestellt, das eine bestimmte Erinnerungsgemeinschaft formt, wobei sich 

beide bedingen können. Das führt auf die Frage der Geschichte zurück, die aus 

kollektiven und individuellen Erinnerungsleistungen zusammengesetzt wird. Von 

Bedeutung ist dabei, wie diese beiden Komponenten des Gedächtnisses 

zusammenwirken. Der Soziologe Maurice Halbwachs macht vor allem an einer 

räumlichen Kontinuität die Voraussetzungen für ein kollektives Gedächtnis fest.143 

                                                 
137 Vgl. Assmann. 1996, S. 16; Yates. 1966 
138 Eine Vorstellung, die bereits der Kirchenvater Augustinus in seinen Bekenntnissen favorisierte. Vgl. 
Augustinus. 1989. Buch Zehn, S. 259-263 
139 Vgl. Platon. 1995, S. 24 
140 Vgl. Soutif. 2000, S. 340-346 
141 Freud. 1995, S. 226-232 
142 Durch den Computer und das Internet ergeben sich neue Speicherformen und auch neue Metaphern für 
das Gedächtnis. Umberto Eco, Semiotiker, Literat, Essayist und in vielen Fragen die intellektuelle Stimme Italiens, 
beklagt die Archivierungswut, da man die gespeicherten Informationen niemals verarbeiten könne. Vgl. 
Soutif/Eco. 2000, S. 2 
143 Vgl. Halbwachs. 1995, S. 276-296 



 33 

Religionsgemeinschaften werden dabei von dem Soziologen als 

Erinnerungsgemeinschaft besonderer Art hervorgehoben, da diese sich an 

bestimmten Orten treffen, nämlich in Kirchen, an die sie ihre Gemeinschaft mental 

und physisch binden. Nur an bestimmten Pilgerstätten könnten sich die Menschen an 

Glaubensfragen erinnern.144 Halbwachs beschreibt somit mehr die Manifestation der 

Erinnerung, weniger den Weg über Wahrnehmung, Bewusstsein und Erinnerung, der 

vor allem bei den Psychoanalytikern um Sigmund Freud betont wird.145  Laut Freud 

nehmen wir bestimmte Dinge wahr, speichern sie aber in unterschiedlichen Räumen, 

wobei eine Hälfte das Unbewusste, die andere das Bewusstsein ausmacht. Um die 

Aktivierung der passiv im Unterbewusstsein gelagerten Daten zu ermöglichen, muss 

sich der Patient einer psychoanalytischen Sitzung unterziehen, denn nur so kann der 

„Wächter“, der nach Freuds Vorstellungen das Unterbewusstwein bewacht, 

ausgeschaltet und die Pforte zu den verschütteten Erinnerungen aufgerissen 

werden.146 Erst durch die Psychoanalyse könnten in einem schmerzlichen Prozess 

die im Unbewussten verdrängten Erinnerungen freigesetzt werden.147 Dabei müsse 

der umgekehrte Weg der Verdrängung gegangen werden. Freud geht von der 

Verdrängung gewisser Wahrnehmungen aus dem Bewusstseinsapparat aus und 

führt dies auf die unterschiedlichen Erlebnisse im Leben eines Menschen zurück. Die 

von der Erinnerung verdrängten Ereignisse bekommen damit eine besondere 

Bedeutung, wobei das Erinnern zur Heilung beitragen kann, vergessen/verdrängen 

als eher negativ angesehen wird.148 

 

Mit A la recherche du temps perdu leitet der französische Schriftsteller Marcel Proust 

zu Anfang der 10er Jahre des 20. Jahrhunderts einen Kult der Erinnerung ein. Auf 

dem Hintergrund der psychoanalytischen Ideenwelt und der Theorie der Dauer des 

Philosophen Henri Bergson149 stellt Proust vor allem die subjektiven Erfahrungen und 

Erinnerungen in das Zentrum seiner literarischen Überlegungen.150 Seine Hommage 

an die verlorene Zeit huldigt aber nicht nur der Erinnerung, sondern vor allem auch 

dem Vergessen und der In-Frage-Stellung des Gedächtnisses. Proust beschreibt im 

                                                 
144 Vgl. ebd., S. 277 
145 Die Wahrnehmung kann als Abbild, die Erinnerung als Urbild funktionieren. Assmann. 1996, S. 25 
146 Vgl. Freud. 1994b, S. 283-284 
147 Vgl. ebd. 
148 Freud. 1991, S. 527-532 
149 Vgl. Jocks. 2000, S. 69 
150 Damit soll aber nicht den Kritikern zugestimmt werden, die behaupten, Proust habe es versäumt, 
gesellschaftsrelevante und politische Themen ironisch zu beleuchten. Zu der Kontroverse Ich-Autor und 
gesellschaftlicher Bezug siehe: Bachmann. 1993, S. 85-109 



 34 

ersten Buch seines Romanzyklus' den Mechanismus der Erinnerung über das viel 

zitierte Bild der Madeleine.151 Der Protagonist des Romans nimmt dieses mit 

Teegeruch und -geschmack versehene Gebäckstück zu sich, dessen sinnliche 

Qualitäten bei ihm gewisse Assoziationen freisetzen. Schmerzlich versucht er, die 

geweckten Erinnerungen zu aktivieren. Der Prozess des sich Erinnerns wird 

nachgezeichnet, wobei deutlich wird, dass nicht allein eine visuelle Quelle ausreicht, 

um die Erinnerungen zu wecken. Es werden verschiedene Sinne angesprochen, und 

im Konzert dieser Sinneseindrücke tritt ein animatorischer Reiz auf, der das 

Gedächtnis aktiviert und eine Erinnerung aus den Tiefen auftauchen lässt. Bleibt 

man beim Bild des Wächters von Freud, so scheint der Geruch des Tees den 

Wächter betäubt zu haben, so dass sich die Erinnerung aus dem Unbewussten in 

das Vorbewusste und dann in das Bewusstsein drängen konnte. Bei Proust ist es 

immer ein stofflicher Gegenstand der den Erinnerungsprozess in Gang setzt und der 

das Gedächtnis beinhaltet. „Daher lebt der beste Teil unserer Erinnerung außerhalb 

von uns, in dem Hauch eines Regentages, dem Geruch eines ungelüfteten Raumes, 

dem Duft eines Feuers im Kamin…“152.  Die Erinnerungen, die der Mensch 

vergessen153 und wieder schmerzlich erinnern kann, sind nach Meinung des 

französischen Literaten meist mit intensiven Gefühlsregungen verbunden. Proust 

lehnt das Vergessen nicht ganz ab, da Erinnern auch Schmerz bedeuten kann.154 

 

                                                 
151 Vgl. Proust 1989, S. 54-56 
152 Ebd., S. 54 
153 Über den Zusammenhang von Erinnern und Vergessen in Literatur und Philosophie siehe:  
Weinrich. 2000 
154 Ein Vergleich mit der Definition des Vergessens im Werk Friedrich Nietzsches zeigt, dass beide den 
Begriff positiv konnotieren. Proust begreift das Vergessen aber nicht als Verlust für immer, sondern sieht darin die 
Möglichkeit intensive Gefühlsregungen und Wahrnehmungen erneut zu durchleben. Nietzsches Vorstellungen 
siehe nächstes Kapitel. 



 35 

2.3.2 Fabio Mauris Verantwortliche Erinnerung 
 

Fabio Mauri nimmt sich als moralischen Vertreter seiner Zeit wahr, der una memoria 

responsabile vertreten will.155 Er sieht sich als Zeuge einer Epoche, die er in seiner 

Kunst aufgreift, ohne dabei die individuelle Erfahrenswelt auszuklammern. Die Frage 

nach der ethischen Implikation von Erinnerung ist in der Philosophie mehrfach 

diskutiert worden. Die von Nietzsche in seiner Zur Genealogie der Moral. Eine 

Streitschrift formulierten Thesen zu Erinnerung und Vergessen sprechen den 

moralischen Punkt der Erinnerung an.156 Nietzsche lehnt den Erinnerungskult als 

unverantwortlich ab und plädiert für eine Kultur des Vergessens.157 Nur so kann 

seiner Ansicht nach Platz für neue Impulse entstehen.158 Er stellt sich gegen die 

Konstitution eines Gewissens, das für ihn vor allem auch aus der Erinnerung 

resultiert.159 Mauri will hingegen eine moralisch konnotierte Erinnerung über seine 

Kunst vermitteln. Im Sinne Prousts sucht er in einem schmerzhaften Prozess und in 

einer mentalen Analyse nach den Ursprüngen der falschen Ideologie. Nietzsches 

scheinbar a-moralische Auffassung zum Gedächtnis mag in seiner Zeit gegen die 

nationalen Traditionen angehen, die sich auf bestimmte kollektive Erinnerungen 

beruft. Für Mauri ist die Erinnerung notwendig zur Gestaltung der menschlichen 

Zukunft, da nur so die Einsicht in die Beschaffenheit der menschlichen Natur 

vermittelt werden kann.  

 

Der israelische Philosoph Avishai Margalit entwickelt in seiner Max Horkheimer 

Vorlesung Ethik der Erinnerung160 eine auf moralischen Grundlagen aufgebaute 

Erinnerungskultur. In dieser hat der moralische Zeitzeuge eine besondere Funktion. 

So könne von ethischer Erinnerung nur dann die Rede sein, wenn der Augenzeuge 

dem absolut Bösen ausgesetzt war.161 Damit ist das Zeugnis über die Shoah auch in 

die Kategorie der ethischen Erinnerungen einzuordnen. Darüber hinaus ist für ihn der 

Begriff der Anteilnahme von besonderer Bedeutung. Erst durch Anteilnahme könne 

ein moralisch-ethisches Gewissen entstehen, das wiederum zu einem 

                                                 
155 Mauri. 1997, S. 1 
156 Nietzsche. 1997 
157 Vgl. ebd., S. 46-50 
158 Vgl. ebd., S. 51 
159 Vgl. ebd., S. 47-48 
160 Margalit. 2000 
161 Ebd., S. 15 



 36 

verantwortlichen Umgang mit der schrecklichen Vergangenheit führen könne.162 

Ethik basiert nach Margalit auf dem Gedächtnis einer Erinnerungsgemeinschaft, dies 

baut wiederum auf die individuelle Erinnerungsarbeit auf. Auch deshalb misst er den 

ZeitzeugInnen eine besondere Rolle zu, die eine moralische Grundposition haben. 

Der moralische Zeuge muss nach Margalit ein Augenzeuge mit Wahrheitsliebe 

sein,163 der aber nicht in erster Linie Faktenwissen, sondern sein eigenes Erleben 

vermitteln soll. Die authentische Beschreibung, wie der Zeuge die Situation erlebt 

hat, mache aus dem Bericht ein spezifisches historisches Dokument. „Wir sind von 

der Zeugenschaft anderer in fundamentaler Weise abhängig”164 schreibt Margalit. 

Auch die Zielsetzung eines moralischen Zeugen ist wichtig für dessen Beurteilung. 

Hochzuschätzen ist nach Meinung des Philosophen der Zeuge, der keine politischen 

Ziele verfolgt, sondern die Ereignisse um der Sache Willen erzählt. Laut Margalit ist 

die Autorität des Zeugen wichtig, die ihn dazu befähigt, die erlebte Erinnerung zu 

formulieren und zu transportieren. Kommen all diese Faktoren zusammen, so kann 

von einem moralischen Zeugen die Rede sein.  

 

Einer der viel rezipierten Shoahüberlebenden Italiens ist der Literat Primo Levi, der in 

seinem Buch Se questo è un uomo die humane Tragik hinter den Fakten 

veranschaulicht.165 Er kann in hohem Maße als moralischer Zeuge anerkannt 

werden. Im Gegensatz zu Levi steht Fabio Mauri vor dem Dilemma, dass er sich 

nicht auf eine Verfolgungssituation berufen kann, die ihn zu einem Überlebenden der 

Shoah machen würde. Dennoch versteht er sich als ein verantwortlicher Zeitzeuge, 

da er die Geschichte erlebt hat und ohne parteipolitisch festgelegten Hintergrund 

seine Position in der Kunst entwickelt. 

 

 

 

                                                 
162 Vgl. ebd., S. 18-23 
163 Margalit nimmt an dieser Stelle keine Definition vor, was unter dieser Wahrheitsliebe zu verstehen ist. 
Ebd., S. 72 
164 Ebd., S. 85 
165 Levi. 1958; Levi 1994 



 37 

2.3.2.1 Erinnerung ohne Wahrnehmung – Ein Paradox? 
 

Memoria166 ist in Mauris künstlerischen und theoretischen Arbeiten ein 

Schlüsselbegriff, wobei die traumatischen Erfahrungen seiner Jugendzeit immer 

wieder thematisiert werden. Seine Überlegungen zum Komplex Gedächtnis rollt er 

vor allem in seinem Vortrag mit Performancecharakter Ricostruzione della memoria a 

percezione spenta167 von 1988 auf. Interessant ist der Ort des Vortrags: An der 

psychologischen Fakultät spricht er über seinen Gedächtnisverlust und seine 

Erinnerungsunfähigkeit. Kunst und Krankheit verschmelzen miteinander und werden 

auf einer erweiterten Ebene zusammengeführt. Der Künstler definiert zunächst seine 

Vorstellungen von der Einprägung der Erinnerung. Er sagt, dass er sich den Vorgang 

ähnlich wie das Drehen eines Filmes vorstellt. Dies deckt sich mit den Überlegungen 

Benjamins, der die Medien als Metapher für das Gedächtnis benutzt.168 Dabei sind 

Wahrnehmung und Erinnerung Mauris Meinung nach direkt miteinander in 

Verbindung zu setzen. Er problematisiert jedoch dieses Themenfeld, indem er ein 

Gedächtnis proklamiert, das vor der Wahrnehmung liegt.  

Ma il tema dell'identità in ogni scienza è il problema del primo istante: cosa è 
la memoria prima di ricordare? O la percezione prima di percepire?169  
 

Das Gedächtnis bestünde bereits vor der Wahrnehmung und so können auch 

Erinnerungen konstituiert werden, die man nicht unbedingt erlebt haben müsse. Das 

führt ihn zu der Annahme, dass es ein übergeordnetes System, eine erste Instanz 

geben muss, die die Wahrnehmung implantiert. Um diese verdeutlichen zu können, 

bedarf es seiner Meinung nach der Kunst. Nur diese wisse, wo die Erinnerung vor 

der Wahrnehmung zu finden sei. „Nicht die Wissenschaft, sondern die Kunst weiß 

es.”170 „Ich setzte voraus, dass das Gedächtnis ein Knotenpunkt ist. Ich spreche von 

Kunst, versteht sich.”171 Die Trias in Mauris Kunst heißt: Seele-Körper-Gedächtnis, 

wobei das Gedächtnis als Knotenpunkt verstanden wird. Dem Gedächtnis wird im 

kunsttheoretischen Zusammenhang eine metaphysische Bedeutungsebene 

                                                 
166 Zum Begriff „memoria“ bei Mauri vgl. auch: Mauri. 2001, S. 8 – 10 
167 Mauri. 1994b, S. 235-239 
168  Die Wahrnehmung funktioniert seiner Meinung nach wie die Belichtung eines Filmes. Das Bild wird 
festgehalten und mit gewissen Chemikalien muss dann dieses Abbild wieder hervorgeholt werden. Assmann. 
1996, S. 38 
169 „Aber das Thema der Identität, das in allen Wissenschaften auftaucht, ist das Problem des ersten 
Augenblicks: Was ist das Gedächtnis vor der Erinnerung? Oder die Wahrnehmung vor der Wahrnehmung?” Ebd., 
S. 235 
170 Ebd., S. 239 
171 Übersetzung der Autorin. In: Ebd., S. 235 



 38 

zugesprochen. Da die Kunst die Wahrnehmungsebene aufhebt und erweitert, muss 

es nach Mauri etwas Übernatürliches geben, das nicht mit der Wahrnehmung in 

Verbindung gebracht werden, sondern eben nur in dem System der Kunst gesucht 

und gefunden werden kann. Wie Proust glaubt auch Mauri an die Hervorbringung der 

Erinnerung durch einen Reiz, wobei für ihn Schönheit und Ästhetik als solche 

funktionieren, auch ohne die  Implantierung einer bestimmten Wahrnehmung.172 

Jeder müsse einen Kern von Erinnerung vor der Erinnerung in sich tragen, ohne den 

keine ethische Erinnerung und keine Ethik möglich seien. Die Kunst wird so zu einem 

moralischen Vermittler zwischen Mensch und einem übernatürlichen, göttlichen Sein 

stilisiert, der eine bessere Zukunft möglich mache.173  

 

Mauri spricht zwei Probleme der Erinnerung ohne Wahrnehmung an, die er 

miteinander in Verbindung setzt. Auf der einen Seite stellt er sich die Frage, ob es 

eine Erinnerung außerhalb der realen Wahrnehmung gäbe, auf der anderen Seite 

beschäftigt er sich mit dem Thema, ob sich jemand, der keine Wahrnehmung mehr 

hat, noch an etwas erinnern kann. Hinter der Problematik eines Gedächtnisses ohne 

eigene Wahrnehmung steht die Frage der Identität. Während sich Fabio Mauri in 

seinem Menschsein kein Gedächtnis zuspricht, erkennt er in seinem Künstlertum die 

Möglichkeit, einen Zugang zu dieser als unabhängig und über jeder erklärbaren 

Struktur befindlichen Instanz zu finden.174 So konstruiert er Identität vor allem in der 

Kunst, wobei die lebensweltliche Realität in das System Kunst überführt wird. Die 

Möglichkeit dazu liegt in der Struktur Kunst begründet, die nach Mauri als 

übernatürliche Form vor der Form zu begreifen ist. 

 

 

 

                                                 
172 „La prima cosa a resuscitare era stata il modello di bellezza rappreso nella memoria: una concezione 
fatale, una forma strutturata di glamour.” Ebd., S. 238 
173 Aus diesem Gedankengut baut sich die im Anschluss an den Vortrag durchgeführte Performance auf: 
Fabio Mauri lässt sich einen Film seines Schülers Claudio Cantelmi auf die Stirn projizieren, der mit einer 
Trickfilmanimation die Ei-Huhn-Problematik, die Mauri auf theoretischer Ebene angesprochen hat, 
veranschaulicht. Hinsichtlich ihrer äußeren Erscheinung werden beide Elemente - Ei und Huhn - im Film aus dem 
gleichen Formenkanon zusammengesetzt. Am Anfang zeigt Cantelmi die Formeinheiten an sich, welches Objekt 
daraus entstehen wird, bleibt offen. Beide Objekte - Ei und Huhn/Huhn und Ei - entstehen nach- und auseinander, 
die Transformation ist sukzessive, aber ewig repetierend. Das visualisiert die Frage Mauris, ob es immer eine 
Wahrnehmung vor der Erinnerung geben müsse, oder ob beide sich gegenseitig generieren, ohne Anfang und 
Ende. Die Zeitebene wird aufgehoben, die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen manifestiert. Am Ende des 
Filmes werden einzelne Fragmente gezeigt, die wie Erinnerungsfetzen wirken. 
174 Mauri. 1995, S. 56-59 



 39 

2.4  Controtempo - Fabio Mauris Geschichts- und Zeitbegriff  
 

La verità è un oggettività perduta, come lo è continuamente il presente.175  

Zeit und Geschichte sind miteinander über Begrifflichkeiten wie Vergangenheit, 

Gegenwart und Zukunft verbunden, die in einem spannungsvollen Verhältnis 

zueinander stehen. In den verschiedenen Jahrhunderten sind die unterschiedlichen 

Zeiten verschieden gewertet worden. Je nach Weltanschauung wurde entweder der 

Vergangenheit, der Gegenwart oder der Zukunft die führende Rolle zugesprochen. 

So kann sich der Zeitgeist176 direkt auf Zeitgeschichte auswirken. Zeit wird in der 

Geschichte unter chronologischen Gesichtspunkten, aber auch auf Grund von 

individuellem Zeiterlebnis erfasst.177 Dabei werden Begrifflichkeiten wie chronos und 

kairos eingeführt.178 Während chronos für die fortlaufende Zeit steht, bestimmt kairos 

den rechten Augenblick. Für Fabio Mauri bedeutet die Vermittlung von Geschichte 

weniger das Aufzählen von historischen Daten als vielmehr das Darstellen erfahrener 

Zeitgeschichte im ideologischen Kontext der Vergangenheit, aber auch der Jetztzeit. 

Dabei spielt der Zeitbegriff179 eine entscheidende Rolle. Mauris Verhältnis zur 

Vergangenheit ist geprägt von Gedächtniswille und -angst, Vergessenseuphorie und 

-phobie. Das Verhältnis zur Gegenwart ist ebenfalls ambivalent. Zwar stehen alle 

seine Titel und Werkinhalte im Präsens - wie Che cosa è und nicht Che cosa era180 - 

doch muss er erkennen, dass die Gegenwart eigentlich nicht existent ist. Da sich die 

Zeit nach Mauri zu verstecken weiß181 - das heißt unfassbar ist - verschmelzen 

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in seinen Arbeiten zu einem Zeitkontinuum. 

Zeit bildet mit dem Raum eine Dimension,182 die nur im Miteinander zu verstehen ist. 

Dabei werden bei Mauri Erinnerungsorte bespielt, die in einen neuen Zeitkontext 

überführt werden. Zeit beinhaltet auch das Thema der Erinnerung, wobei Freud 

davon ausgeht, dass die Erinnerung zeitlos ist. Dies stimmt in gewisser Weise mit 

Mauris Überlegungen zu der Erinnerung ohne Wahrnehmung überein. Im Gedächtnis 

                                                 
175 „Die Wahrheit ist ein verlorenes Objektiv, so wie die Gegenwart ununterbrochen verloren ist.” Mauri. 
1984a, S.12 
176 Die wohl umstrittene Ausstellung Zeitgeist greift den problematischen Begriff auf und will den Status quo 
der 1980er Jahre Kunst dokumentieren. Joachimides. 1982, S. 9-10 
177 Le Goff. 1999, S. 35-38. 
178 Szeemann. 1988, S. 8-9; Lange, C.. 1999, S. 9-11 
179 Es gibt viele Abhandlungen über die Zeit, darunter ist eine der viel zitierten: Elias. 1997 
180 Klar ist, dass das auch eine programmatische Aussage ist. Nicht der Faschismus als Vergangenheit, 
sondern als Gegenwartsproblem wird akzentuiert. 
181 „Il tempo sa nascondersi.“ In: Mauri. 1984a, S. 10 
182 Auch in der Ausstellung über Zeit in der Kunst von 1985 wird die Zeit-Raumdimension als vierte 
Dimension bezeichnet. Ausst. Kat. Mannheim Wien. 1985  



 40 

werden private und allgemeine Dinge erinnert, und auch im Zeitbegriff treffen 

individuelles Zeitverständnis und Weltzeit aufeinander. 

 

Zeit wird mit dem Begriff Unendlichkeit183 verbunden, der die Todesthematik 

impliziert, da die Lebensdauer des Menschen immer wieder in ihrer Endlichkeit 

begriffen wird. Prägend für das christliche Abendland war und ist die 

Todesvorstellung der christlichen Lehre.184 Auch wenn Aufklärung und 

Säkularisierung der Vormachtstellung der Kirche entgegenwirkten, sind die 

Vorstellungen von Sterben und Tod durch die christliche Ikonographie geprägt, die 

heute in einem neuen Kontext akzentuiert wird, und der andere Todesvorstellungen 

zur Seite gestellt werden.185 Der Mensch als einziges dem Menschen bekanntes 

Wesen, das sich gedanklich mit dem eigenen Tod auseinandersetzen kann,186 hat 

sich stets mit dieser existenziellen Problematik beschäftigt. Tod wird ähnlich wie 

Erinnerung mit Bildern in Verbindung gebracht, die die ersten und letzten Bilder der 

Zivilisation darstellen. Mit der Todesproblematik als Rätsel des menschlichen 

Daseins beschäftigten sich auch die Philosophen der diversen Epochen. 

Hervorzuheben ist in der Philosophiegeschichte des 20. Jahrhunderts Martin 

Heidegger, der in seinem philosophischen Werk Sein und Zeit von 1926 das Dasein 

in seiner Zeitlichkeit im Hinblick auf den Tod analysiert.187 Dabei wird die Frage nach 

der Möglichkeit der Todeserfahrung gestellt, die die phänomenologische Erfassung 

des Begriffes untersucht.188 Tod und Sinn des Seienden werden als konstitutive 

Einheit präsentiert: 

Der Tod als Ende des Daseins ist die eigenste, unbezügliche, gewisse und als 
solche unbestimmte, unüberholbare Möglichkeit des Daseins. Der Tod ist als 
Ende des Daseins im Sein dieses Seiende zu seinem Ende.189 
 

Heideggers Sein zum Tode190 wird von dem italienischen Intellektuellen Giorgio 

Agamben aufgegriffen, der im Sinne Heideggers das Wesensverhältnis zwischen 

                                                 
183 Szeemann arbeitet mit der Begrifflichkeit aion. Szeemann. 1988, S. 9  
184 Beide spielten vor allem im Mittelalter aber auch darüber hinaus in den künstlerischen Werken eine 
dominante Rolle. Binski. 1996 
185 Was sich auf das Bild des Todes in der zeitgenössischen Kunst auswirkt. Vgl. Lang, W. 1995 
186 Vgl. Assmann, J. 2000, S. 11-14 
187 Heidegger. 1993 
188 Wichtig in der Literatur über die Todesthematik sind sicher auch die französischen Existenzialisten. 
Siehe u. a. Beauvoire. 1992 
189 Heidegger. 1992, S. 259 
190 Ebd., S. 260 



 41 

Sprache und Tod untersucht.191 Sprache und die stimmliche Umsetzung derselben 

sind für Agamben der transzendentale Ausdruck des Seins: 

La trascendenza dell'essere rispetto all'essente, del mondo rispetto alla cosa, 
è, innanzitutto, trascendenza dell'evento di linguaggio rispetto alla parola.192  
 

Die Stimme als doppelte Verneinung kann zum Verständnis des metaphysischen 

Seins zum Tod dienen. „Morte e Voce hanno la stessa struttura negativa e sono 

metafisicamente inseparabile.”193 Dabei spricht er auch den ethischen Gehalt der 

Stimme an, die an sich nur sprechen will, ohne etwas zu sagen und damit eine 

Negativstruktur aufweist.194 Fabio Mauri hat sich mit diesen philosophischen 

Todesvorstellungen intensiv auseinandergesetzt, da auch seine Zeitvorstellungen 

von Todesängsten dominiert werden. So sagt er, die Zeit sei eine Sucht, an der er 

einmal sterben werde.195 

 

 

2.4.1 Eine gegenläufige Bewegung 
 

Dem Tod ist Fabio Mauri schon früh begegnet, sowohl auf privater Ebene - sein 

erster Selbstmordversuch datiert 1943 - als auch auf gesellschaftlicher Ebene - das 

Erlebnis des Zweiten Weltkrieges. Von Beginn an stehen gewaltsame und die 

Identität auslöschende Themen in seinem künstlerischen OEuvre im Mittelpunkt. Die 

bereits erwähnte Arbeit Autoritratto cancellato (Abb. 2) von 1959/1960 zeigt dies 

deutlich, aber auch Zeichnungen wie Uomo nel sacco (Abb. 6) sowie die ersten 

Schermi (Abb. 7), weiße Bildschirme mit der Aufschrift The end, weisen auf diese 

Auslöschungstendenzen hin.196 Auf der anderen Seite kämpft er gegen die Zeit an 

und versucht, ihr entgegenzuwirken. In Werktitel wie Controtempo oder auch Senza 

tempo wird dieser überzeitliche oder zeitlose Aspekt deutlich. Im Jahr 1996 realisiert 

Mauri die Arbeit Contro tempo - Gegenzeit (Abb. 8), die auch aus der Erfahrung 

                                                 
191 Agamben. 1982, S. 3 
192 Ebd., S. 37 
193 „Tod und Stimme haben dieselbe negative Struktur und sind metaphysisch nicht zu trennen.” In: Ebd.,  
S. 107 
194 Die Negativität kommt in der Philosophie, aber auch der Kunst Italiens als Thema vor. So in der 
Ausstellung Vitalità del negativo, die eine der großen programmatischen Ausstellungen im Rom der 1970er Jahre 
war. In dieser wurde das Thema der Nichtigkeit und damit auch des Todes akzentuiert. Ausst. Kat. Rom. 
1970/1971 
195 Vgl. Mauri. 1997, S. 1 
196 Der Schriftzug kann als Verbindung zu Film und Fernsehen verstanden und der Schermo im Sinne von 
Bildschirm gelesen werden, dies widerspricht der Todes- und Endproblematik nicht. Vielmehr ist darin eine 
Bestätigung der These zu finden, wenn man sich daran erinnert, dass Mauri das Gedächtnis mit einer Filmrolle 
vergleicht. 



 42 

eines Verlustes entstanden sein soll.197 In der Installation ist die Uhr zwar mit Zeiger 

und Zifferblatt realisiert, sie dreht sich jedoch in umgekehrter Richtung. Das Pendel 

ist nur an einem fragilen Haken angebracht. In das Pendel ist der Titel der Arbeit so 

eingraviert, dass eine Spannung zwischen dem Wort contro und tempo visualisiert 

wird, denn die Buchstaben der Worte stehen schräg zueinander. Die Uhr schlägt im 

eigenen Rhythmus, der der Zeit entgegenlaufen soll.198 Es ist eine philosophische 

Arbeit, die sich mit der Möglichkeit einer absoluten Zeit auseinandersetzt. Der 

Künstler will seine eigene Zeit aufbauen, die den eigentlichen Zeitverlauf 

konterkarieren soll. Die Chronologie soll aufgehoben werden, Kairos, der richtige 

Augenblick, soll die Zeit bestimmen. Die Angst vor der Zeit bleibt jedoch dominant. 

Questa opera non ha intenzione assiomatica, è un timore.199 Zwischen der 

Allgegenwart des Todes und der Contro tempo, die eben gegen diese Form der 

Endlichkeit eine Ewigkeit aufbauen will, wird das Dilemma des Zeitbegriffs deutlich, 

das aber in der Überzeitlichkeit des Erinnerungsbegriffs wieder aufgehoben wird. 

Zeit- und Subjektivitätsfrage werden synchronisiert und in ihrem dialektischen 

Verhältnis aufgedeckt.200 Der Mensch wird dabei in seinem Verlangen nach 

Unsterblichkeit immer wieder auf die eigene Zeitlichkeit zurückgeworfen.  

 

 

 

3 Geschichte und Ideologie: Die Performance 

 
Sein Geschichtsbild setzt Fabio Mauri vor allem in den Performances der 1970er 

Jahre in Szene. Diese Arbeiten bezeichnet er als ideologische Rituale, die der 

Hoffnung auf eine Heilung über die Kunst Ausdruck verleihen. So nennt er seine 

Performance Che cosa è il fascismo und andere Performances esercizi spirituali und 

bezieht sich damit direkt auf die von dem Jesuiten Ignatius von Loyola 

ausgearbeiteten religiösen Rituale zur Läuterung der Seele.201  

 

 

                                                 
197 Wie der Künstler berichtet, war es der Tod eines jungen Mädchens, der ihn dazu veranlasst hat. 
198 Das erinnert an die Installation von Dennis Oppenheim Attempt to Raise Hell von 1974. Hier wird ein 
bestimmter Rhythmus geschlagen, der aber immer wieder variiert wird. Vgl. Zahm. 2001, S. 306-307. Abb. 
S. 171 
199 Mauri. 1998 III, o. S. 
200 Die Verquickung sieht vor allem auch der Kunsthistoriker Heinz Knobeloch. Vgl. Knobeloch. 1996,  
S. 34-35 
201 Vgl. Mauri. 1973b, S. 12 



 43 

3.1 Esercizi Spirituali – Die Performance als Ritual 
 
Performance und Ritual beruhen beide auf einem Handlungsablauf, der in einem 

bestimmten Sinnzusammenhang steht. Performance wird vom Ende der 1960er bis 

Anfang der 1970er Jahre eine auf Happening und Fluxus zurückgehende 

Kunstrichtung genannt, die aus dem Bild heraustritt und in einer Art theatralischer 

Inszenierung die künstlerische Idee umsetzt.202 Die Performance wird dabei in 

manchen Fällen mit einem Ritual verglichen, da in den künstlerischen Aufführungen 

rituelle Handlungen als Vorlagen erkannt und der Künstler als Schamane und Heiler 

interpretiert wird.203 Die Kunsthistorikerin Elisabeth Jappe definiert das Ritual als 

„Handlung, als Ausdrucksform für eine Idee, sei es eine religiöse, soziale, eine 

künstlerische, kurz eine Lebensanschauung”204. So erweitert sie den Ritusbegriff 

über die magisch-religiösen Konnotationen hinaus zu einer allgemein gültigen 

Lebensphilosophie. Das Ritual erhält durch diese Interpretation eine offene Struktur. 

 

„Das Wesen der Ritualisierung liegt in der Übersteigerung des Formalen und 

Farbigen, in der mimischen und gestischen Übertreibung und Akzentuierung, in der 

Wiederholung und Vereinfachung, im Setzen und Geben von Zeichen.”205 Riten 

drücken sich in Mimik, Gestik und Bewegungsabläufen aus, die beim Betrachtenden 

und Partizipierenden Assoziationen wachrufen. Sie werden verstanden als 

Handlungen zu und mit einem gewissen Zweck. Ihre Handlungsstränge sind für den 

Menschen wie sprachliche Zeichen bestimmbar, sie kommunizieren. Ihre 

Verständlichkeit beruht für die psychoanalytische Forschung von Carl Gustav Jung 

auf dem Mythos, der den jeweiligen Riten zu Grunde liegt. Diese Mythen bestehen 

nach Jung und dessen SchülerInnen aus gewissen Archetypen, die aus einem 

kollektiven Unbewussten heraustreten, das von Generation zu Generation 

weitervererbt wird. Deshalb kann man zwischen unterschiedlichen Mythen und 

Ritualen aus verschiedenen Zeiten und Kulturen Analogien feststellen. 

Der Archetypus ist vielmehr eine angeborene Tendenz, solche bewussten 
Motivbilder zu formen - Darstellungen, die im Detail sehr voneinander 
abweichen können, ohne jedoch ihre Grundstruktur aufzugeben.206 
 

                                                 
202 Zum Performancebegriff siehe Kapitel 6 
203 Vgl. Kraft. 1995 
204 Jappe E. 1993, S. 9 
205 Haberl. 1974, S. 14 
206 Jung. 1968, S. 67 



 44 

Mit dem Zusammenhang zwischen Mythen und Ritualen207 und der 

Kommunikationsfähigkeiten derselben hat sich der Ethnologe Claude Lévi-Strauss208 

auseinandergesetzt. In seiner Studie Anthropologie structurale von 1958 weist er auf 

Forschungsergebnisse hin, die zwischen Mythos und Ritual Gemeinsamkeiten und 

Unterschiede feststellen:  

Manche sehen in jedem Mythos die ideologische Projektion eines Ritus, die 
diesem die Grundlage bieten soll, andere kehren das Verhältnis um und 
behandeln den Ritus als eine Art Erläuterung des Mythos in Form lebender 
Bilder [...]. Mythos und Ritus erzeugen sich gegenseitig, der eine als Tat, der 
andere als Begriff.209  
 

Mythen und Riten werden von ihm als Möglichkeit der Ordnung der „sinnlich 

wahrnehmbaren Welt in Begriffen des sinnlich Wahrnehmbaren”210 verstanden. Die 

Mythen rücken nach dieser Definition an den künstlerischen Prozess heran, der als 

Zwischenform von Mythos und Wissenschaft angesehen wird.211 Eine Annäherung 

an den künstlerischen Bereich versucht er über den Begriff der bricolage, die Lévi-

Strauss als eine Art handwerkliche Bastelei definiert.212 Der Bastler arbeitet nach 

Ansicht des Anthropologen wie die Mythologen mit Versatzstücken, die bereits aus 

einem anderen Kontext bekannt sind, um aus diesem Schatz eine neue Realität zu 

formen.  

Bastler und mythisches Denken verwenden „Überreste von Ereignissen”: 
„odds and ends” würde das Englische sagen, Abfälle und Bruchstücke, fossile 
Zeugen der Geschichte eines Individuums oder einer Gesellschaft.213 
 

Darüber hinaus weist er mit seiner strukturellen und semiologischen Analyse auf 

Aspekte der Riten und Mythen hin, die für deren Verständnis von grundlegender 

Bedeutung sind. So nimmt der französische Anthropologe in den Ritualen die 

Möglichkeit wahr, Gegensätze wie Diachronie und Synchronie, irreversible und 

reversible Zeit zu überwinden. 

Dank der Riten fügt sich die „losgelöste” Vergangenheit des Mythos einerseits 
der biologischen und jahreszeitlichen Periodizität ein, andererseits der 

                                                 
207 Ausst. Kat. Zürich Hamburg. 1981/1982. Zu Ritualen in der aktuellen Kunst siehe auch: Ausst. Kat. 
Berlin. 2003 
208 Lévi-Strauss analysiert die Mythen und Riten so genannter primitiver Kulturen. Die Begeisterung für 
exotische Länder, die bereits in der klassischen Moderne eine entscheidende Rolle spielte, wird hier fortgeführt 
und neu bewertet. Vor allem in seiner Studie Das wilde Denken lehnt Lévi-Strauss die abwertenden 
Bezeichnungen wie primitiv ab und gesteht dem wilden Denken die gleiche Berechtigung und Aussagekraft zu 
wie der wissenschaftlichen Reflexion. Er will darin „zwei Arten der Erkenntnis” anerkannt sehen. Lévi-Strauss. 
1968, S. 25; Ausst. Kat. Köln. 1999/2000 
209 Lévi-Strauss. 1971, S. 255 
210 Lévi-Strauss. 1968, S. 29 
211 Vgl. ebd., S. 40 
212 Vgl. ebd., S. 29-40 
213 Ebd., S. 35 



 45 

verbundenen Vergangenheit, die über die Generationen hinweg die Toten und 
die Lebenden vereint.214 
 

Der Mythos ist für Lévi-Strauss eine Zeitstruktur, die nicht allein in der Vergangenheit 

besteht, sondern Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft einschließt und damit eine 

Dauerstruktur bildet.215 In Bezug auf die Ideologieanalyse Althussers kann in den 

Ritualen also auch eine überzeitliche Struktur ausgemacht werden. Dabei 

unterscheidet Lévi-Strauss nach dem Künstler und Kurator Marc Sharps zwischen 

Kontrollriten, historischen Riten und Trauerriten, die die Vergangenheit und 

Gegenwart auf unterschiedliche Weise vereinen können. Diese können auch in den 

Performances wahrgenommen werden. Ausschlaggebend für die Rezeption der 

Analyse Lévi-Strauss’ in der Kunst der 1960/70er war aber auch, dass er nicht 

automatisch auf den Begriff des Archetypus zurückgreift, sondern auch von 

individuellen Mythen spricht, die in kollektivistischen Ritualen ausgeführt werden 

könnten. 

 

Der französische Intellektuelle Roland Barthes zeichnet in seinen Mythologies von 

1957 moderne Mythen auf, die ihm tagtäglich begegnet sind.216 Damit entmystifiziert 

er die Mythologie, die er nicht mehr in archaischer Vorzeit oder in exotisch-

geheimnisvollen Welten sucht, sondern im alltäglichen Leben des modernen 

Menschen verankert. Nach den Mythen beschreibt er die Handlungen, anhand derer 

die Mythen vermittelt werden, ohne den Begriff Ritual zu benutzen. Er spricht 

vielmehr von der Form des Mythos. Die Form des Mythos ist nach Barthes kein 

Symbol, sondern ein Bild, das für ihn zwar den Mythos repräsentiert, aber nicht in 

seiner ganzen Fülle, sondern vielmehr als ein Kondensat.217 Von besonderer 

Bedeutung ist die ideologische Interpretation der Mythen durch Barthes. „Nichts 

ähnelt dem mythischen Denken mehr, als die Ideologie.”218 Er spricht von 

bürgerlichen, rechten und linken Mythen, die der jeweiligen Gesellschaftsschicht und 

deren Machterhalt dienen.219 Damit schreibt er den Mythen eine 

gesellschaftsrelevante Funktion zu. An diese Überlegungen schließt sich die Analyse 

des Professors für Kunst an der Katholisch-Theologischen Fakultät Linz, Günter 

                                                 
214 Ebd., S. 273 
215 Lévi-Strauss. 1971, S. 230 
216 Barthes. 1992 
217 Vgl. ebd., S. 98 
218 ebd. 
219 Zu bemerken ist hier, dass Barthes zwar die Existenz linker Mythen anerkennt, diesen aber eine 
durchschlagende Kraft und Macht abspricht. Barthes. 1992, S. 134-136 



 46 

Rombold, an, der eine Verbindung zwischen Macht und Riten zieht: „Riten schreiben 

dem Menschen vor, wie er sich zu verhalten hat.”220 Auch der ritualisierte 

Gottesdienst will seiner Meinung nach Macht über die Gläubigen ausüben.  

 

 

3.1.1 Ignatius von Loyola und die religiöse Läuterung 
 

Eine besondere Form der religiösen Reinigung und Läuterung durch klar definierte 

Handlungsanweisungen sind die so genannten Ejercicios Espirituales (1522-1533) 

des Ignatius von Loyola,221 die Mauri als Vorbilder für seine Performances nennt. 

Nach der Überlieferung kann der Lebenslauf von Ignatius selbst rituell gedeutet 

werden. So kommt die Beschreibung seiner Läuterung vom Soldaten, der nur für 

materielle Dinge gekämpft hat,222 zum Soldaten Christi einem Initiationsritus 

gleich.223 Der Ort seiner Läuterung und seiner Initiation224 - mit Umbenennung und 

anderen Zeichen des Neuanfangs, der neuen Geburt - war Manresa. Hier soll er 

auch seine geistigen Übungen entworfen haben.225 Exerzitien nennt Loyola seine auf 

unterschiedlichen Prinzipien beruhenden religiös-mystischen Anleitungen, die wie 

körperliche Übungen auf gewissen Bewegungselementen beruhen. Bewegung ist 

aber vor allem im geistigen Sinne zu verstehen, der Exerzitand soll sich in das Leben 

und Sterben Jesu hineinversetzen, wobei die drei Seelenkräfte Gedächtnis - 

Verstand - Wille miteinander in Einklang gebracht werden sollen.226 Eine besondere 

Rolle spielt die Imaginationskraft, der Partizipierende solle sich mit aller Kraft auf die 

Leiden, aber auch die Freuden im Leben Jesu, Tod und Auferstehung konzentrieren, 

sie sozusagen neu durchleben. Die Exerzitien verlangen von den Partizipierenden 

einen hohen Einsatz. Man muss bereit sein, auf Nahrung weitestgehend zu 

verzichten, um in einen ekstatischen Zustand zu gelangen. Die Partizipierenden 

sollen sich von dem eigenen Körper lösen und in die Welt Jesu eintauchen. 

Ekstatisch ist die Technik der Exerzitien nicht nur, weil der Partizipierende wenig 

essen und trinken darf, die auf Wiederholung angelegten Übungen sollen den 

                                                 
220 Rombold. 1998, S. 122 
221 Loyola. 1961 
222 Vgl. Carlucci. 1995, S. 10 
223 Man kann darin eine weitere Saulus-Paulusgeschichte lesen. 
224 Zu Initiationsriten siehe: Henderson. 1968, S. 128-129 
225 An den Übungen sollen nur wenige Auserwählte teilnehmen, die außerhalb ihrer normalen Lebenswelt 
eine mystische Reinigung durchlaufen wollen. Nach Rombold ein weiteres Merkmal für Rituale: nur der 
Eingeweihte ist zugelassen. Rombold. 1998, S. 123 
226 Vgl. Loyola. 1961, S. 50 



 47 

Menschen in einen anderen Bewusstseinszustand versetzen. Dies soll eine Initiation 

ermöglichen, die den Gläubigen zum Neuanfang in der Gesellschaft Gesú befähigt. 

Neben der Dreizahl, die immer wieder in den Übungen betont wird (wie drei 

Grundgebete, drei Arten der Demut, drei Geisteszustände - Intuition, Ratio und Wille) 

werden in den Exerzitien scheinbare Widersprüche vereint wie Initio und Ratio, die 

hier als Einheit gesehen werden. Nur über das Erlebnis beider Kräfte in den 

Exerzitien können die Partizipierenden von ihren Sünden gerettet werden. Gut und 

Böse werden miteinander in Verbindung gesetzt, und es wird deutlich gemacht, dass 

auch ein vordergründig guter Gedanke zum Bösen führen kann.227 Dabei soll der 

Exerzitand auf den rechten Weg geführt werden, weg von seinen Sünden, hin zu 

einem Guten Soldaten für die Sache Christi. 

 

Fabio Mauri bezieht sich nicht nur in seinen Performances auf Loyola, sondern auch 

in einem Artikel über den spanischen Regisseur Luis Buñuel in der Zeitschrift 

Quindici von 1969. In Buñuels Film La vita lattea von 1968/69228 hat der Regisseur 

nach seiner Ansicht die Praxis der Jesuiten umgesetzt: 

Tanto che la regia sembra a tratti tipicamente gesuitica. Siccome non ascolti 
abitualmente, i miei discorsi su Dio, io ti costringerò ad ascoltare facendoli 
recitare da una coppia nuda che sì masturba.229 
 

Die Geistigen Übungen des Künstlers sollen den Zuschauer wenn nötig mit Zwang 

zum Zuhören bewegen. Mauri formt seine eigenen historischen Rituale in der 

Performance, dabei bezieht er sich auf die selbst durchlebte Vergangenheit - auf 

faschistische Mythen und Riten.230 

 

 

                                                 
227 Vgl. ebd., S. 172 
228 Schwarze. 1993, S. 141 
229 „Die Regie trägt teilweise typisch jesuitische Züge. Da du nicht zufällig meinen Überlegungen über Gott 
zuhörst, lass ich sie durch ein masturbierendes Pärchen vortragen.” Übersetzung der Autorin. In: Mauri. 1969,  
S. 23 
230 Einen Bezug zu Ignatius von Loyola hat Fabio Mauri wohl aus der besonderen Stellung der Jesuiten in 
Rom hergeleitet. Der Ordensgründer hat seine compagnia gesú direkt dem Papst unterstellt und mit diesem 
diplomatischen Schachzug seine Macht und seine Einflussmöglichkeiten erweitert. Im Innenstadtbereich Roms ist 
neben der Jesuitenkirche die Kirche für den Heiligen Ignatius entstanden. Ein großes Kolleg komplettiert die 
Dominanz des Ordens in der Hauptstadt des christlichen Glaubens. Direkt konfrontiert mit diesen Bauten, hat 
Mauri neben anderen religiösen Einflüssen auch die des Jesuitenordens in seiner Kunst verarbeitet. Ausst. Kat. 
München. 1997, S. 318; Carlucci. 1995 



 48 

3.1.2 Via Tasso – Ein Gottesdienst als Performance 
 

Eine konkrete Zusammenführung von Performance und religiösem Ritus realisiert 

Mauri in der künstlerischen Arbeit Via Tasso - un appartamento von 1993.231 In der 

Via Tasso in Rom war während nationalsozialistischer Besatzung von September 

1943 bis Juni 1944 die Gestapozentrale untergebracht.232 Heute erinnert dort eine 

kleine Gedenkstätte an die Verbrechen der Nationalsozialisten.233 Nach einem 

Besuch in der Via Tasso wollte Fabio Mauri nicht an einen künstlerischen Eingriff 

denken, da die direkte Konfrontation mit der nationalsozialistischen 

Vernichtungspolitik an einem historischen Ort seiner Ansicht nach eine besondere 

Sensibilität erfordert.234 Um aber die Aufmerksamkeit auf die Opfer zu lenken, die in 

den Gefangenenzellen Originalinschriften hinterlassen haben, wollte er eine Form 

des kommemorativen Ausdrucks in der Kunst finden. Die Überlegungen haben sich 

in einem künstlerischen Eingriff niedergeschlagen, der den historischen Ort zur 

religiösen Stätte umfunktioniert, denn der Künstler lässt vor Ort einen katholischen 

und jüdischen Gottesdienst abhalten. Im Zentrum des christlichen Rituals in der 

Kunst steht die Hostie235 als Doppelzeichen des Martyriums und der Auferstehung; 

auf die Erlösungsmythen von Hoffnung und Erleuchtung in der jüdischen Religion236 

verweist der siebenarmige Leuchter, die so genannte Menora.237 Die 

unterschiedlichen religiösen Zeichen werden in der Gestaltung der Hostienpackung 

(Abb. 9) miteinander verbunden, auf der der Künstler den Stern Davids druckt. Damit 

wird das Zeichen für das Leiden und die Auferstehung Jesu mit einem Zeichen der 

totalen Vernichtung jüdischen Lebens in Europa verbunden.238 Auf einer Ebene 

spiegeln sich hier sowohl die gemeinsamen Ursprünge als auch das Potenzial zum 

                                                 
231 Ausst. Kat. Rom. 1993a 
232 Zur Besetzung der Stadt siehe: DeSimone. 1994 
233 Zur Geschichte des Hauses siehe: Paladini. 1989 
234 Vgl. Mauri. 1993, S. 16-17 
235 Der Künstler hat bereits Mitte der 1970er Jahre die Hostie als Sujet in seine Kunst aufgenommen: Ostia 
di vero grano senza Dio von 1975/76 heißen die kleinformatigen Installationen in Bildformat. Auf einer 
quadratischen Bildfläche hat der Künstler im Zentrum eine echte Hostie angebracht. Auf manchen dieser Hostien 
ist in gotischer Schrift the end zu lesen, teilweise sind die Hostien unbeschriftet. Im weißen Feld unter der Hostie 
steht jeweils Ostia di vero grano senza dio - Hostie aus echtem Weizen ohne Gott. Um diesen weißen Mittelkern 
läuft ein großer schwarzer Rand, der den Rest der quadratischen Bildfläche ausfüllt.  
236 Fabio Mauri hat sich mit der jüdischen Religion auseinandergesetzt. Er betont, dass er kein Jude sei, 
sich aber immer dann wie einer fühle, wenn Unrecht zu spüren sei. Mauri. 1973a, S. 40. Sein künstlerisches 
Schaffen wird von jüdischen Kreisen soweit akzeptiert, dass er als einziger zeitgenössischer Künstler zur 
Ausstellung Ausst. Kat. Cittá di Andria. 1998 eingeladen worden ist. 
237 Der Leuchter sollte aus Gold bestehen und damit den transzendentalen Charakter der religiösen 
Handlung unterstreichen. In Exodus 25, 31-39 wird dieser Leuchter genauestens beschrieben, dort ist von drei 
Röhren an jeder Seite die Rede, die siebte soll in der Mitte angebracht worden sein. Exodus 25, 31-39 Der 
Leuchter. In: Bibel. 1979, S. 80; Vgl. auch: Ausst. Kat. Wien. 1999/2000, S. 176 
238 Vgl. Schubert. 1999, S. 83 



 49 

Konflikt zwischen Judentum und Christentum, das zu einem Antisemitismus führte, 

der bis in die Jetztzeit reicht.239 Der Davidstern ist darüber hinaus ein Zeichen der 

Hoffnung und der Identität des Staates Israels geworden, der aus dem Zionismus 

des 19. Jahrhunderts entstanden ist.240 Der Stern oder wie er auch genannt wurde, 

das Schild Davids, wurde zum Zeichen der Heimkehr nach Jerusalem, in das Land 

der Väter. 

 

Im Vordergrund der Aktion Mauris steht jedoch das Ritual der Eucharistie. Im 

Lukasevangelium werden die Wurzeln beschrieben: Und er nahm das Brot, sagte 

Dank, brach es und gab es ihnen mit den Worten: Das ist mein Leib, der für Euch 

hingegeben wird, tut dies zu meinem Gedächtnis..241 Die in jedem katholischen 

Gottesdienst nachvollzogene Wandlung vom einfachen Brot zum religiös 

aufgeladenen Körper ist ein konstantes Erinnerungsritual, das die Mitglieder der 

Gemeinde an den gemeinsamen Glauben binden soll. Über Imagination, Glaube und 

körperlichen Kontakt soll die Kirchengemeinde direkt mit dem Leiden Jesu 

konfrontiert werden. Gleichzeitig ist es ein Ritual der Verwandlung und Läuterung. 

Durch die Partizipation an einem solchen Ritus, der nicht im ursprünglich dafür 

vorgesehen Ort Kirche, sondern an einer historischen Stätte der 

nationalsozialistischen Herrschaft nachvollzogen wird, erhält das Ritual einen neuen 

Sinn. Es wird zum Trauer- und Gedächtnisritual für die Opfer, die in den Räumen 

gefangen waren. Über den religiösen Akt hinaus wird es zu einer Kunstaktion, die ein 

enges Netz zur Lebenswelt schließt. Von besonderer Bedeutung ist auch das Datum 

des Erinnerungsrituals: Die Gottesdienste fanden am Gedenktag für das Massaker in 

den Fosse Adreatine statt.242 Die Ermordung von über 350 RömerInnen in dem 

Gebiet an der römischen Stadtgrenze als deutsche Rache auf einen Anschlag des 

italienischen Widerstands ist eines der schmerzlichsten und grausamsten Ereignisse, 

das im Zusammenhang mit der ehemaligen Gestapozentrale Roms erinnert wird.243 

So waren viele der Opfer in der Gestapozentrale gefangen, bevor sie hingerichtet 

wurden. In diesem Zusammenhang spielt der Doppelgottesdienst eine besondere 

Rolle, da mit Widerstandskämpfern auch jüdische Bürgerinnen und Bürger Roms, sei 

                                                 
239 Vgl. Gamm. 1998, S. 57-58 
240 In dieser Zusammenführung werden auch religiöse Mythen aufgegriffen, denn zur Zeit Davids soll der 
Messiasglaube entstanden sein, der als Hinführung zum Neuen Testament und damit zum Christentum 
verstanden werden kann. Schubert. 1999, S. 95 
241 Lukas 22, 19. In: Bibel. 1979, S. 90 
242 Vgl. Portelli. 1999, S. 10 
243 Vgl. ebd. 



 50 

es aus politischen oder rassischen Gründen, ermordet wurden. Der religiöse 

Erinnerungsritus wird zu einem geschichtlichen, der das Grauen in das Zentrum der 

Handlung setzt. Da die Zeremonie an einem historischen Ort und nicht wie üblich in 

einer Kirche abgehalten wird, wird auch der Ort verwandelt, seine ideologisch-

geschichtlichen Implikationen neu bewertet. Mauri setzt der tragischen Stätte einen 

doppelten Ritus der Erlösung entgegen und versucht, über die Kunst die Kraft der 

Erlösung zu evozieren. Nicht nur ein Ritus der Erinnerung, sondern auch der 

Erlösung und Vergebung wird von ihm angestrebt. Thematisiert wird außerdem die 

menschliche Existenz in ihrer Dialektik zwischen Leben und Tod, die in der Form der 

Hostie und in den jüdischen Vorstellungen von Leben und Tod zu finden ist.244 An 

diese Heilsvorstellungen knüpft Mauri an, der beide religiöse Riten gleichberechtigt 

sieht. Ort und Handlung, Zeit und Raum verschwimmen zu einer Einheit, die in ihren 

Einzelheiten disparat und widersprüchlich scheint. Die Dauerstruktur des Ritus ist 

vielgestaltig. Die religiöse und historische Vergangenheit lässt ein ideologisches 

Konstrukt entstehen, das repetierend beschworen wird. 

 

Es ist auffällig, dass die Grenzüberschreitung von Kunst und Leben bei Mauri oft in 

Bezug auf religiöse Themen zu finden ist. So besteht die Performance Dio e la 

scena. L'esperienza dell'essere245 eigentlich nur aus einer Erörterung über Kunst, 

Ästhetik und Religion, die in einem nicht ausgeführten Selbstmord endet. Mit dieser 

Performance nimmt Fabio Mauri Bezug auf seine eigene Biografie und einen 

Selbstmordversuch, den er mit 18 Jahren unternommen hatte. Wahrscheinlich hätte 

er den Selbstmord gar nicht ausgeführt, aber Gott habe ihn ernst genommen. Aus 

dieser Erfahrung heraus sei eine exzessive Freundschaft mit Gott entstanden, betont 

der Künstler, er habe sich nach seinen ganzen Klinikaufenthalten und Kuren fast nur 

noch mit Gott auseinandergesetzt. Mauri sah die Welt unter dem Einfluss Gottes, 

setzte alles mit der Bibel gleich und meinte damit Dinge voraussehen zu können, die 

in naher und weiter Zukunft lagen. Auch heute noch mystifiziert er seine Existenz und 

stellt sich selbst als Seher dar,246 der diese Prophetie in der Kunst umsetzen will. 

Das Ritual in der Via Tasso ist die Beschwörung des individuellen und kollektiven 

                                                 
244 Vgl. Ausst. Kat. Haltern Lemgo Lüdenscheid u. a. 1988 
245 Mauri. 1994c, S. 229-233 
246 Ein Verweis auf das Schamanentum sei nur auf diesen Punkt hin erlaubt. Der Künstler Fabio Mauri 
stilisiert sich trotz immer wiederkehrender religiöser Implikationen weniger zum Künstler-Schamanen, als vielmehr 
zum zurückhaltenden vergeistigten Denker. Zu dem Thema Schamanimus siehe: Eliade. 1975 



 51 

Bundes mit Gott, der über die historische Konnotation und die Erinnerungsstätte an 

sich in Frage gestellt wird. 

 

 

3.2 Che cosa è il fascismo? - Das ideologische Initial 
 

Unmittelbar wird die Geschichte des Faschismus und Nationalsozialismus im OEuvre 

Mauris im Werk Che cosa è il fascismo aufgegriffen. Nach Collagen, Schermo und 

Installationen benutzt Fabio Mauri in den 1970er Jahren die künstlerische 

Ausdrucksform der Performance. Che cosa è il fascismo kann als seine erste 

ideologische Arbeit bezeichnet werden. Ideologisch ist sie dabei im doppelten Sinne: 

Auf der einen Seite spiegelt sie die falsche Ideologie des Faschismus wider, auf der 

anderen Seite ist sie selbst das Initial aller anderen von ihm als ideologisch 

verstandenen Arbeiten. Erstmals wurde die Performance Che cosa è il fascismo am 

zweiten April 1971 in den Studi Cinematografici Safa Palatino in Rom aufgeführt. Die 

Performance entstand innerhalb des Projekts Gesto e comportamento nell'arte oggi, 

in dem die Grenzen und Überschneidungen zwischen Theater und zeitgenössischer 

Kunst praktisch ausgelotet werden sollten.247 In Zusammenarbeit mit der 

Schauspielschule Accademia Silvio D'Amico und unter der Regie von Giorgio 

Pressburger wurde die performative Arbeit realisiert.248 Die Aufführungen wurden mit 

angehenden Schauspielerinnen und Schauspielern vorbereitet, die streng den 

Vorgaben des Künstlers folgen sollten.249 Dieser hatte sich wiederum durch die 

Aufführung La Romagnola von Luigi Squarzina beeinflussen lassen,250 bei deren 

Erstaufführung im Jahr 1956 er zugegen war. Das als antifaschistisch verstandene 

Stück verkörpert für ihn eine korrekte Auseinandersetzung mit dem Faschismus.251 

Besonders beeindruckt haben ihn die Realitätsbezogenheit des Stückes und das 

Bemühen um Authentizität.  

 

                                                 
247 Beteiligt waren auch Michelangelo Pistoletto und Jannis Kounellis. Vgl. Pressburger. 1973, S. 19 
248 Vgl. Giammuso. o. J., S. 369 
249 Mauri setzt genau die Grenzen, innerhalb derer die Handelnden zu agieren haben. Nach seinen 
Aussagen gibt es zwar keine festen Regieanweisungen, aber die Texte sind fixiert und nach Angaben von 
ehemaligen SchülerInnen Fabio Mauris aus L'Aquila, die die Performance in den 1990er Jahren durchgeführt 
haben, hatte Mauri genaue Vorstellungen, wie die Performance zu funktionieren hatte. Mauri. 1973b, S. 12-15 
250 Bilder und Text zu La Romagnola in: Romagnola. 1956, S. 21-29; Mauri. 1994 II, S. 81-87 
251 De Chiara. 1994, S. 29 



 52 

Auf Grund dieser Vorgaben ist es nicht verwunderlich, dass die Aktion in einem 

Raum aufgeführt wird, der auch von einem Theater genutzt worden ist.252 Im 

Zentrum des Aufführungssaals ist auf dem Boden eine Hakenkreuzfahne angebracht 

(Abb. 10), um diese Fahne gruppieren sich Zuschauertribünen, die jeweils in 

Sargform angelegt sind. Zwei der Zuschauertribünen sind durch einen Davidstern 

gekennzeichnet. An der Stirnseite ist zentral eine Kommandozentrale aufgebaut, in 

der sich während der Performance meist zwei, in faschistischer Uniform gekleidete 

Mädchen aufhalten. Hinter der Kommandozentrale ist eine Leinwand aufgespannt, 

auf der in gotischer Schrift The End (Abb. 10) zu lesen ist. Vor der 

Kommandozentrale ist ein Megafon angebracht. Im Verlauf der Performance 

präsentieren  sich junge Menschen in faschistischen Uniformen auf der 

Hakenkreuzfahne in der Platzmitte. Sie führen unterschiedliche sportliche Übungen 

vor, sie fechten oder schwingen schwarze Fahnen, sie formen geometrische Figuren 

mit Bällen und laufen auf Rollschuhen. Darüber hinaus werden von den Jugendlichen 

Dialoge dargeboten, in denen die faschistische Propaganda erklärt wird. Neben 

diesen Hauptakteuren sind ein Mann mit einer Filmkamera und eine Frau mit einem 

Fotoapparat zu sehen, die als Medienvertreter aus faschistischer Zeit fungieren.  

 

 

3.2.1 Erlebte Geschichte wird Kunst 
 

Fabio Mauri wählt für seine interdisziplinäre Arbeit ein einschneidendes Erlebnis 

seiner Jugend, die Zusammenkunft zwischen Hitlerjugend (HJ) und Gioventù Italiana 

(GI) 1938253 in Florenz. Hierzu war er damals mit Jugendfreunden eingeladen 

worden, da er zur Elite der faschistischen Jugend in Bologna gezählt wurde. Offiziell 

wird die Performance als Fest zu Ehren des Besuchs des deutschen Generals Ernst 

von Hussel in Rom bezeichnet.254 Damit werden die Elemente selbsterlebte und 

offizielle Geschichte vereint. Der Titel Che cosa è il fascismo unterstreicht den 

anachronistischen Aspekt der Arbeit: mit vollem Ernst scheint hier ein faschistisches 

Fest angekündigt zu sein. Ein amerikanischer Journalist ist damals auch tatsächlich 

                                                 
252 Ursprünglich wollte der Künstler die Aufführung an einem historischen Ort realisieren. Aus Angst vor 
neofaschistischen Ausschreitungen hat man dies unterlassen. Siehe: Lezione. 1973, S. 29 
253 In den meisten Abhandlungen wird auf Grund der Äußerungen Mauris 1938 als Datum genannt. 
Ferdinando Taviani geht davon aus, dass das Treffen 1936 stattfand. Taviani. 1997, S. 35. Die Recherche hat 
ergeben, dass das historische Treffen 1939 stattgefunden hat. 
254 Vgl. Mauri. 1973, S. 5 



 53 

davon ausgegangen, dass es sich um eine neofaschistische Aufführung handeln 

würde.255 Die Anlehnung an das historische Ereignis zeigt sich in der Performance 

auch an der Präsentation des Generals, für den der Empfang nominell geplant ist. 

Mauri integriert eine naturalistisch nachgebildete, sitzende Wachsfigur256 in die Mitte 

der Zuschauertribüne, die das Geschehen zu beobachten scheint. Der 

Wachsgeneral wird außerdem in die Handlung miteinbezogen. Ein eritreischer 

Konsul übersetzt ihm scheinbar die Texte (Abb. 11), ein Mädchen überreicht ihm im 

Verlauf der Performance einen Blumenstrauß. Neben den Personen, welche die 

Geschichte wiederauferstehen lassen sollen, werden Leibesübungen vorgeführt, die 

zum Kanon der faschistischen Körperübungen gehören, wie das Schwingen von 

schwarzen Fahnen (Abb. 12) und rhythmisch-gymnastische Übungen von Mädchen 

(Abb. 13). Sie bewegen sich in geometrischen Formen, die eine ästhetische Einheit 

bilden sollen. All das sind Dinge, die Mauri direkt erlebt hat, und die er nun nach über 

zwanzig Jahren dem Publikum im Kunstkontext präsentiert.  

 

In den Esercizi Spirituali nach Ignatius soll eine religiöse Rückbesinnung möglich 

sein. Das Inferno aber auch die Auferstehung sollen durch sie veranschaulicht 

werden. Mauri lässt sein ganz privates Inferno in der Kunst wiedererstehen. Die 

Konfrontation und die Hoffnung auf Überwindung des Traumas über die Kunst 

werden in einer Art Ritual versucht. Der Künstler gibt den Partizipierenden dabei 

konkrete Bilder und historisches Material an die Hand. Man muss sich den 

Faschismus nicht nur vorstellen, sondern er wird einem vorgeführt. Fabio Mauris 

Geschichtsverständnis basiert dabei eher auf einer assoziativen Erinnerungskette, 

als auf konkreten geschichtlichen Daten. Er nutzt sein Wissen als Zeitzeuge, um die 

Performance zu gestalten. Konkrete Bilder werden aus seinem Gedächtnis 

freigesetzt, authentische Materialien benutzt, die für einen privaten Gedächtniskult 

stehen, der in der selbsterlebten Geschichte überzeichnet wird. Durch die 

Benennung der Performance nach den Übungen Loyolas setzt er die Leiden Christi 

mit den eigenen Kindheitserlebnissen in Verbindung. Das kann eine Relativierung 

beziehungsweise Säkularisierung des Religiösen oder eine ins Sakrale übersteigerte 

eigene Leidensgeschichte anzeigen. 
                                                 
255 Lane. 1973, S. 26 
256 Das mag an den Hyperrealismus des amerikanischen Künstlers Duane Hanson erinnern, der mit seinen 
Wachsfiguren auch politische Themen aufgreift. Ausst. Kat. Montreal Forth Worth (Texas). 1994. Eine andere 
Inspirationsquelle wird in der dreiteiligen Arbeit Oscuramento von 1975 offenbar. So fand ein Teil der Aktion im 
Wachsfigurenmuseum in Rom statt, wo bis ins 21. Jahrhundert hinein der faschistische Große Rat rund um 
Mussolini ausgestellt wird. Ausst. Kat. Rom. 1975 



 54 

 

In einer Arbeit für die Ausstellung Umanesimo/Disumanesimo in Florenz von 1980 

greift Mauri die mit dem Jugendfreund Pier Paolo Pasolini und anderen Freunden 

durchlebte Zeremonie eines faschistischen Festes von 1938 erneut auf. In der Stadt 

des historischen Ereignisses selbst - in Florenz am Palazzone Reale - realisiert 

Mauri eine Installation, die an die Opfer erinnert, aber innerhalb der Täterästhetik 

angesiedelt ist. In der faschistisch geprägten Brunnenarchitektur vor dem 

Hauptbahnhof in Florenz lässt der Künstler eine blutrote Flüssigkeit ins Wasser 

fließen (Abb. 14), die zu einer neuen Sichtweise auf die Architektur führen kann. Von 

vielen nicht mehr mit der Zeit des Faschismus in Verbindung gebracht oder als 

solche schweigend akzeptiert, kann sie nach dieser Aktion nicht mehr als neutraler 

Platz gelesen werden. Mauri interveniert radikal mit seiner Kunst und gibt den 

Dingen, hier der Architektur, ihre historische Dimension zurück.257 

 

 

3.2.1.1 Das authentische Material 
 

Negli oggetti, una volta trascorsi, cade il tempo. Si condensa dentro le cose. 
Un tempo rappreso conclude la forma: quella d'epoca.258 
 

Mauri spürt in seinen ideologischen Arbeiten authentische Materialien aus 

faschistischer Zeit auf, die er direkt in seinen Performances einsetzt. In den Stoffen 

und Materialien selbst ist für ihn die Zeit eingefangen. Er sucht alte Uniformen der 

Gioventù Italiana, die die Schauspielerinnen und Schauspieler anziehen.259 Damit 

werden die Jugendlichen in einem Gewand präsentiert, bei dem jedes Detail mit der 

historischen Kleidung übereinstimmen sollte. Nach den Vorstellungen Mauris sind die 

Uniformen nicht nur stumme Zeugen der Geschichten, sondern sie werden zu 

beredten Zeitzeugen. Sie tragen den Faschismus in sich und durch sie kann die 

Infektion durch die falsche Ideologie unmittelbar verdeutlicht werden. Die Zeitebenen 

werden überschritten, Vergangenheit und Gegenwart sollen in der Kunst aufgehoben 

werden. Wie in einem Ritual kommen Materialien zum Einsatz, die 

Erinnerungsmuster bedienen und damit bestimmte Sinninhalte produzieren.  

                                                 
257 Ausst. Kat. Florenz. 1980, S. 172 
258 „In die Objekte, die einmal benutzt worden sind, fällt die Zeit. Sie kondensiert sich in den Dingen. Eine 
geronnene Zeit vollendet die Form: die der Epoche.” Übersetzung der Autorin. In: Mauri. 1997, S. 1 
259 Nur einzelne Originaluniformen konnten aufgefunden werden, die anderen wurden auf der Grundlage 
der Originalmuster nachgenäht. 



 55 

 

Neben den Stoffen wie Uniformen, Hakenkreuzfahnen und schwarzen Fahnen, 

entstammt auch das Bild- und Tonmaterial der Performance der faschistischen Ära. 

Mauri setzt unterschiedliche Marsch- und Propagandamusik ein, die während der 

Performance sehr laut abgespielt wird. Sie soll die kalkulierte Faszination, die für 

viele von diesen kraftvoll-einfachen Melodien ausgeht, sinnlich erfahrbar machen. 

Diese Musik wird nach jeder Übung und jedem Redebeitrag abgespielt. Der Film, der 

am Ende der Performance gezeigt wird, stammt aus dem von Mussolini gegründeten 

Istituto LUCE,260 einer Produktionsstätte, die sich der Herstellung von faschistischen 

Propagandafilmen widmete. Der Dokumentarfilm zeigt Goebbels in Venedig und 

verdeutlicht erneut den authentischen Einsatz von faschistischem Material, in diesem 

Fall die mediale Inszenierung der Diktatur. Obwohl nur Ausschnitte des Filmes und 

diese in unnatürlicher Lautstärke gezeigt werden, bleibt er trotz dieser 

Entfremdungseffekte in seiner Form als Propagandafilm erhalten. Das unterstreicht 

erneut den anachronistischen Charakter der Performance, die eine direkte 

Konfrontation mit der Faszination des Faschismus möglich machen soll. Die 

Betrachtenden sollen sich dieser nicht entziehen können, wie die Vorstellung von der 

Hölle den Partizipierenden der Esercizi Spirituali nicht mehr loslassen sollte. Neben 

den neuen Medien, die durch den Film und die Musik verkörpert werden, sind es die 

damaligen technischen Neuheiten wie Lautsprecher, Foto- und Filmkamera, die in 

die Performance miteinbezogen werden. Ein junger Mann dreht alle Ereignisse mit 

einer alten Kamera mit, eine junge Frau hält das Treffen fotografisch fest. Die 

Tribüne ist von Jugendlichen besetzt, die durch ein Mikrofon aus faschistischer Zeit 

sprechen. Anhand der Objekte wird gezeigt, wie die Propaganda funktionierte. Alle 

neuen technischen Möglichkeiten wurden auch von den Faschisten genutzt, um die 

Botschaft des Regimes zu transportieren. Die authentischen Materialien aus 

faschistischer Zeit, die vom Künstler mit viel Akribie in den Antiquitätenläden und auf 

Märkten in Rom gesucht und gefunden wurden, sollen über ihre Stofflichkeit den 

Geist des Faschismus vermitteln und die historische Rückbesinnung evozieren, die 

ganz auf die alten Symbole, Gesten und audiovisuellen Reize abgestellt ist. Das führt 

auf Prousts Erinnerungstheorie zurück, nach der über unterschiedliche Reize eine 

Assoziationskette freigesetzt werden kann. Die Stofflichkeit ist in Mauris Performance 

klar konnotiert und die Verbindungslinien zum Faschismus müssen nicht erst über 

                                                 
260 Vgl. Laura, S. 24-56 



 56 

einen Erinnerungsprozess schmerzlich gesucht werden, sondern sind offensichtlich. 

Dabei werden Brechungen produziert, die sich mehr aus der historischen Distanz 

des Publikums, weniger aus den Materialien selbst ergeben. 

 

 

 

3.2.1.2 Assoziative Erinnerungsarbeit - Die Jugend als Opfer 
 

Dal giovane il potere fa un uso perpetuo, stimandolo vero cliente e vera 

merce.261 

Neben den leblosen Materialien spielen auch die Jugendlichen als Material der 

Performance eine entscheidende Rolle. Die darstellenden Jugendlichen sind weniger 

nach schauspielerischen Kriterien, sondern nach Typen ausgesucht worden, die dem 

faschistischen Ideal entsprachen. Sie können nicht aus der Zeit gegriffen-

authentisch-original sein, sie stehen aber stellvertretend für die verlorene Jugend 

Mauris und vieler anderer. Dem Künstler ist es aus der eigenen Erfahrung heraus 

besonders wichtig, dem Publikum die totale Vereinnahmung der Jugend im 

Faschismus vor Augen zu führen.262 So zielte die faschistische Propaganda vor 

allem auf die Jugendlichen ab, da man die Chance erkannte, diese von Geburt an für 

die Sache des Faschismus zu gewinnen.263 In der Performance transportieren die 

Jugendlichen die faschistische Weltanschauung. Das macht sie verdächtig, denn sie 

werden auch zum Vermittler des Faschismus. 

 

In ihren faschistischen Uniformen können die Jugendlichen nicht neutral gelesen 

werden. Es sind nicht irgendwelche Heranwachsenden, sondern sie vertreten 

scheinbar eine bestimmte Ideologie. Ihre unschuldigen Spiele werden vor dem 

Hintergrund der Geschichte zu aufgeladenen ideologischen Handlungen. Doch durch 

die Imaginierung des Faschismus wird auch die Überfrachtung durch Propaganda 

                                                 
261 In: Mauri. 1998, S. 7 
262 Die jungen Schauspielerinnen und Schauspieler werden aber auch von Mauri für sein 
Erinnerungstheater instrumentalisiert. Sie können nicht ihre Meinung sagen, sondern müssen sich seinen 
Vorgaben unterwerfen. Das sie in Konflikt mit der eigenen Überzeugung kommen können, müssen sie durch eine 
professionelle Haltung ausgleichen. Mit kühlem Ernst müssen die jungen Faschisten die Propagandatexte 
vorlesen und sich den Propagandafilm anschauen. Das führte auch unter den SchauspielerInnen zu der irrigen 
Annahme, dass der Faschismus in dem Stück propagiert würde. Ein Schauspieler soll kurz vor der Aufführung 
abgesprungen sein, da er sich aufgrund seiner neofaschistischen Überzeugung nicht an diesem kritischen Stück 
beteiligen wollte. Martini. 1973, S. 29 
263 Guerri. 1995, S. 123-124 



 57 

veranschaulicht. Die Texte, wie zum Beispiel Che cosa è un Duce,264 beleuchten die 

ideologische Indoktrinierung der Jugend. Wer hätte sich dem entziehen können? Die 

Jugendlichen werden als Zielscheibe der Propaganda gezeigt, die sich gegen die 

Vereinnahmung nicht wirklich wehren konnten. Aber die Dialektik ist immer präsent, 

die Jugendlichen waren eben Vermittler und Ware in einem, aber in beiden Fällen 

doch – unschuldig? Die ambivalente Täter- und Opfersituation, die sich in Che cosa 

è il fascismo andeutet, wird auf der X Quadriennale in Rom von Mauri nochmals 

akzentuiert. In seiner dort realisierten Installation ist ein stummer Diener zu sehen, 

über dessen Schulter eine Uniform der faschistischen Mädchenorganisation gehängt 

wurde (Abb. 15). Auf dem Diener ist ein Hinweisschild angebracht, auf dem die 

Worte Sara Levi Roma 1924 Dachau 1941 zu lesen sind.265 Damit werden Junge 

Faschisten auf einer Ebene mit den jüdischen jugendlichen Opfern präsentiert. Diese 

provokant wirkende Verquickung wird nicht aufgelöst. Mauri zeigt hier aber auch eine 

folgerichtige Zusammenführung der Realitätsebenen, da die chauvinistische 

Ideologie JungfaschistInnen und Verfolgte geschaffen hat, sowohl Opfer als auch 

mögliche Täter, die durch die Präsentation wieder zu Opfer stilisiert werden. Das Bild 

des jüdischen Opfers wird von Mauri erst bei der ebenfalls 1971 realisierten 

Performance Ebrea ins Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt. Auch hier ist es eine 

junge Frau, die für das Leiden des jüdischen Volkes steht. 

 

In der Performance Che cosa è il fascismo wird die Jugend in ihrer 

propagandistischen Rolle gezeigt, die für ein imaginäres Vaterland und den Duce - 

Bezeichnung der Anhänger für Mussolini ähnlich dem Ausdruck Führer für Hitler - zu 

kämpfen hat. Dabei wird die Instrumentalisierung der für Ideale offenen Jugendlichen 

deutlich. Sie halten in der Performance die Welt in den Händen wie bei den 

gymnastischen Übungen der jungen Faschistinnen, deren Spielball in der 

Performance die Erde darstellt (Abb. 13). So visualisiert Mauri die Verantwortung, 

aber auch die Machtlosigkeit der Jugendlichen. Ab den 1990er Jahren wird der Krieg 

als absolute Erfahrung und Schock für eine ganze Generation miteinbezogen, da ab 

diesem Zeitpunkt die Performance im Lärm eines Bombardements mündet. Der 

Künstler geht mit seiner Performance nicht so weit, die Aussagen von italienischen 

Intellektuellen aus den 1940er Jahren zu stützen, die Jugend sei auf 

                                                 
264 Mauri. 1973c, S. 14 
265 Vgl. Mauri. 1973, S. 31; Ausst. Kat. Rom. 1974, S. 380-381 



 58 

antifaschistische Weise faschistisch gewesen,266 er stellt aber die Mechanismen der 

Vereinnahmung dar und impliziert damit die schuldlose Verquickung der Jugend. Das 

verdeutlicht sein persönliches Interesse an der Geschichtsvermittlung, da er sich als 

Opfer in seiner Rolle als angeblicher Täter verstanden wissen will. Positiv kann 

bewertet werden, dass Mauri den Partizipierenden die einfache Abgrenzung 

zwischen Opfer und Täter verweigert. Die Verunsicherung soll die Fronten lösen, 

ohne den Opferbegriff zu nivellieren, denn es sind gerade auch die jüdischen Opfer, 

die in Mauris ideologischen Arbeiten immer wieder akzentuiert werden. 

 

 

3.2.2 Die faschistische Mystik 
 

Il fascismo è un esercito di credenti.267 

Worte werden in den Performances wie die historischen Materialien behandelt, da 

sie direkt der faschistischen Literatur entnommen sind. So bestimmen nicht nur 

sportliche Übungen sondern auch Vorträge faschistischer Texte die Performance. 

Emotionslos und ohne Empörung werden sie von den Jugendlichen vorgetragen, die 

sie wie in Trance wiederholen. Vor allem über die Texte, in denen die Liebe zum 

Vaterland und zum Duce thematisiert wird, transportiert der Künstler die 

pseudoreligiöse Ideologie der Faschisten.268 Heute können diese Dialoge oft nur als 

widersinnig wahrgenommen werden, da die Mystik des faschistischen Rituals über 

den zeitlichen Abstand gebrochen ist. So wirken das nationale Pathos und die 

Überhöhung des Staatsführers für heutige Ohren meist abwegig. Die ironische 

Brechung der historischen Ereignisse wird auch über die befremdlichen Befehle 

transportiert, die über Lautsprecher von den organisierenden Jungfaschisten 

verkündet werden.269 Dabei sind vor allem die Namen der einzelnen 

Jugendorganisationen verdächtig. Nur wer bewusst hinhört, nimmt diese Brechungen 

wahr, ansonsten verfällt man dem Eindruck, dass authentische Befehle gegeben 

                                                 
266 So der Schriftsteller Elio Vittorini (1908 – 1966), der zunächst eine ambivalente Haltung zum Faschismus 
einnahm. Mit seinem Roman Uomini e no von 1945 bezog er dann klar Stellung für die Werte der Resistenza und 
gegen den Faschismus. Vittorini. 1994, S. 624; Vittorini. 1998; Kapp (Hg.). 1994, S. 344-345/S. 357 – 359. Fabio 
Mauri hat Vittorini während seiner Tätigkeit im Verlagshaus Bompiani kennengelernt, da dessen Bücher dort 
publiziert wurden. 
267 „Der Faschismus ist ein Heer von Gläubigen.” Übersetzung der Autorin. In: Mauri. 1973, S. 11 
268 Mauri. 1973c, S. 14 
269 So werden hintereinander sich widersprechende Befehle gegeben, durch die das „scheinbare“ Chaos 
unter den Jugendlichen organisiert werden sollte. Ebd., S. 9 



 59 

würden. Vor allem die vorgegebene Konversation der Jugendlichen über Freiheit im 

Faschismus erscheint heute paradox, denn alle haben nach den Angaben des 

Sprechers die Freiheit, Volk und Führer zu dienen. Alle anderen Freiheiten bleiben 

den Menschen im Faschismus nach diesen Aussagen verwehrt. Auch die Vorstellung 

von einer friedliebenden Politik der Faschisten kann heute nur als Sarkasmus 

aufgefasst werden. Stare col moschetto al piede! L'Italia ha il preciso dovere di 

tenersi pronta alla difesa!270 Das sei die größte Aufgabe für friedliebende Italiener. 

Neben dem Aufruf zum Glauben an Volk und Führer wird auch die rassistische 

Ideologie der Faschisten vorgetragen.271 Ferner wird von der Unterlegenheit des 

Judentums gesprochen, wobei die italienische als die überlegene Rasse propagiert 

wird.  

 

Alles wird in den vorgetragenen Texten zu einer Glaubensfrage stilisiert, die im 

absoluten Gehorsam gegenüber dem Faschismus münden sollte. So zeigt Mauri die 

religiösen Versatzstücke in der Propaganda des Regimes, die die Menschen 

psychologisch zu vereinnahmen suchte. Die Ideologie wird zum 

Glaubensbekenntnis, das über ständige Repetition indoktriniert wird. Das erinnert 

erneut an die esercizi nach Loyola, in denen über Wiederholung und bildhafte 

Veranschaulichung Inhalte vermittelt werden sollen. 

 

 

3.2.2.1 Die Verstrickung der Elite 
 

...Ecco questo è il problema centrale nel mio lavoro come il male può uscire 
dall'intelligenza e come il bene o il linguaggio possono servire il male. C'è una 
mia opera che rappresenta un ritrattino di Hitler che dice proprio “Il bene e il 
male parlano la stessa lingua” che non è una verità ma è un paradosso. Ma è 
così! La seduttività nel campo delle idee, delle forme – perché un 
impermeabile di gomme è una forma – quali messaggi portano?272 
 

                                                 
270 „Mit der Muskete bereit stehen! Italien hat die wahrhaftige Pflicht, sich für die Verteidigung bereit zu 
halten.“ Ebd. 
271 Monologo sulla razza. Ebd. 
272 „Also das ist das zentrale Problem meiner Arbeit: wie kann das Böse aus der Intelligenz heraus 
entstehen und wie können das Gute oder die Sprache dem Schlechten dienen. In einer meiner Arbeiten setzte ich 
ein kleine Zeichnung von Hitler ein, die wirklich so heißt: „Das Gute und das Böse sprechen dieselbe Sprache“. 
Das ist keine Wahrheit, sondern ein Paradoxon. Aber es ist so! Die Verführung auf dem Feld der Ideen, der 
Formen – denn eine Regenmantel aus Gummi ist eine Form – welche Botschaft vermittelt diese? Übersetzung 
der Autorin. Interview. 1999. Anhang, S. 2  



 60 

Ein geschichtliches Credo, das in Mauris Arbeiten immer wieder betont wird, ist die 

Faszination des Faschismus, die selbst Intellektuelle erfasst hat. Die Rolle der 

geistigen Eliten stellt für ihn auch ein persönliches Problem dar, da sein eigener 

Vater der Faszination des Faschismus erlegen war.273 Als Intellektueller sieht sich 

Fabio Mauri in einer besonderen Verantwortung und will auch deshalb die 

Mechanismen aufweisen, die zu einer Verführung der Intelligenz führten. Ein in der 

italienischen Öffentlichkeit immer wieder diskutiertes Beispiel für die aktive Mitarbeit 

der Elite am faschistischen System ist der Philosoph Giovanni Gentile,274 der als 

Minister für Erziehung und Schulfragen tätig war. Er war es, der auf einer 

faschistischen Konferenz von 1925 die Frage stellte, deren Wortlaut später auch 

Mauri aufgreifen sollte: Che cosa è il fascismo?.275 Gentile und auch Mauri stellen 

eine nach dem deutschen Philosophen Martin Heidegger zutiefst philosophische 

Frage: die nach dem Wesen,276 dem tiefsten Sein des Faschismus.277  

 

Wie in Mauris Performance betont Gentile in seinen Ausführungen den sakralen 

Charakter der faschistischen Bewegung,278 die er als den religiösen Grundstock der 

Nation begreift, für die es zu sterben lohnt. In der faschistischen Mystik wird das 

traditionell an die römisch-katholische Amtskirche gebundene Religionsverständnis 

durch eine zivile Religion des Vaterlandes ersetzt.279 Dabei werden Versatzstücke 

des katholischen Glaubens benutzt, um den Kult des Vaterlandes und als höchsten 

aller Werte das Sterben für das Vaterland in der Bevölkerung und vor allem unter 

den Jugendlichen zu verankern.280 Neben den schwarzen Fahnen, Wimpeln und 

Uniformen wurde das Liktorenbündel zum Symbol faschistischer Herrschaft.281 

Darüber hinaus sollte der charismatische Führer der Bewegung, der Duce Benito 

Mussolini, die zentrale Figur in der Ausgestaltung der religione nuova des 

                                                 
273  Auf diesen Aspekt geht Mauri bereits in der Publikation Crack von 1960 (siehe hierzu Kapitel 5.2.1) ein. 
Im Text verweist er auf das problematische Verhältnis zu seinem Vater, stellt sich auf dem Foto zum Text jedoch 
selbst in der Pose von Joseph Goebbels dar, der für ihn als Beispiel eines verführten und verführenden 
Intellektuellen gilt. Vivaldi, S. 36-37 
274 Vgl. Turi. 1995 
275 Gentile, G. 1926, S. 7-53 
276 Vgl. Heidegger. 1992, S. 5-9 
277 Mauri setzt die faschistische Mystik in der Performance in Dialogform, das erinnert an die philosophische 
Vorgehensweise Platons, der seine Theorien in fiktiven Dialogen erarbeitete. Patzig. 1992, S. 12 
278 Betont wird dieser Charakter auch von Georges Bataille in seiner Analyse des Faschismus. Bataille. 
1978, S. 34-40 
279 Vgl. Gentile, E. 1998, S. 27-30 
280 Vgl. ebd., S. 53 
281 Neben Massenveranstaltungen, festlichen Aufmärschen und Zeremonien zu nationalen Feiertagen, 
waren vor allem die Beerdigungs- und Erinnerungsfeiern für die Toten des Grande Guerra - des Großen Kriegs, 
wie der Erste Weltkrieg zu faschistischer Zeit genannt wurde - wichtig. Sie dienten der faschistischen Bewegung 
zur ritualisierten Beschwörung des Regimes und seiner Macht. Ebd., S. 84-90 



 61 

Faschismus sein.282 Einen Propheten nennt Giovanni Gentile den Duce und gibt ihm 

damit eine Stellung als Boten zwischen Gott und Mensch. All diese Überhöhungen 

Mussolinis und des Regimes führten zu einer besonderen Identifikation der Massen, 

die mit verstandesmäßigen Vorgaben nicht zu erklären sind. Nicht über politische 

Programme sollten die Menschen gewonnen werden, sondern durch eine 

bedingungslose gläubige Haltung gegenüber dem System und dem gottähnlichen 

Führer. Fabio Mauri zeigt diese Form der Vereinnahmung in einem künstlerischen 

Ritual, das die Partizipierenden mit der Mystik des Faschismus frontal konfrontiert. 

Die Dualität Geist - Emotion wird aufgehoben und auch die Intelligenz folgt dem 

wahnhaften Verlangen nach Macht und Erlösung. Mauri will nicht nur die verführte 

Jugend sondern auch die verführenden Intellektuellen ins Blickfeld rücken, um auf 

aktuelle Strukturen einzuwirken. 

 

 

3.2.2.2 Faszination und Schrecken 
 

Die Faszination des Faschismus wird in der Performance von Fabio Mauri vor allem 

über die Ästhetik vermittelt. Gutaussehende, junge Menschen führen perfekt 

einstudierte Simultanübungen vor, schwarze Fahnen werden geschwungen. Zwei 

junge Männer kämpfen mit Säbeln und liefern sich einen ästhetisierten Kampf.283 Die 

perfekte Maske wird auch in der Uniform deutlich, die optimal sitzt und sich der 

Umgebung formal anpasst. Die totale Inszenierung des Alltags war eine Realität, die 

die Menschen der 1930er Jahre umgab. Reduzierte Mittel und einfache klare 

Strukturen verdeutlichen den Bezug zur faschistischen Ästhetik, vermitteln aber auch 

ein Gefühl der Kälte und Distanz. Mit der Ästhetisierung der Performance geht Mauri 

einen weiteren Schritt zur authentischen Vermittlung des Faschismus. Er vollzieht die 

Ästhetisierung der Politik284 im Faschismus nach und damit das kalkulierte 

Faszinosum. Der Gleichklang und die scheinbare Harmonie werden zwar auch in 

ihrer Monotonie entlarvt, diese impliziert aber gleichzeitig einen ekstatischen Effekt, 

der über die Repetition einfacher Handlungen erlangt werden kann. Die historische 

Analyse einer auf die totale Erfassung des Menschen abzielende Ästhetik zielt auf 

die Kunst an sich. 

                                                 
282 Mantelli. 1998, S. 49-50; Gentile, E. 1998, S. 263-266 
283 Eine der Lieblingskampfarten des Duce. 
284 Benjamin. 1996a, S. 45 



 62 

 

Ein Element der totalitären Propaganda war das eingängige Liedgut, das von 

faschistischer und nationalsozialistischer Seite komponiert wurde. Selbst 

Systemkritiker konnten sich nicht immer der Faszination entziehen, und auch heute 

werden die Lieder als positiv, mitreißend und eingängig bezeichnet.285 Dieses 

Liedgut wird von Mauri in der Performance permanent eingesetzt. Vor allem der Inno 

dei fascisti wird öfter abgespielt. Dabei wird auch hier der Schrecken hinter der 

vermeintlichen Idylle gezeigt, denn die Lieder werden sehr laut eingespielt und damit 

der gewalttätige, militante Charakter der Märsche unterstrichen. Auf der anderen 

Seite wird der Körper der Zuschauenden mit der äußerst suggestiven Musik 

konfrontiert und sie müssen sich fragen, ob diese sie nicht auch berührt. Wippt der 

Fuß mit, verfolgt einen die Melodie in den Alltag? Übt das, was das Böse vermittelt, 

doch eine gewisse Anziehung aus? Die neuen Medien wurden in faschistischer Zeit 

als Mittel entdeckt, um die Propaganda und die Begeisterung für den Führer und 

seine Person in der Bevölkerung zu verbreiten.286 In Italien war es die Gründung des 

Istituto LUCE im Jahr 1924 in Rom, durch welche die Filmwirtschaft besonders 

gestärkt wurde. Mit seinem Medieneinsatz vermittelt Mauri diesen Aspekt der 

diktatorischen Propaganda. Der Schriftzug The End auf der Leinwand verweist 

jedoch auf das Ende der Faszination und eröffnet das Gegenbild: Vernichtung. 

 

Gerade auch der ästhetische Bereich impliziert den Schrecken der faschistischen 

Herrschaft. Das Schöne und der Wahn zum Großen Klaren Eingängigen werden in 

ihrer Dualität gezeigt: als gut ausgeklügeltes System von ansprechenden 

Erlebnissen, und gleichzeitig als Symbole der Macht und des Horror des Regimes. 

Die Ursachen der Begeisterung für die nationalsozialistische Ästhetik wird von der 

amerikanischen Kritikerin Susan Sontag in dem Ideal des Lebens als Kunst, dem 

Kult der Schönheit, dem Fetischismus des Mutes, der Überwindung der Entfremdung 

im ekstatischen Gemeinschaftsgefühl, der Ablehnung des Intellekts und der Suche 

nach einer Führerpersönlichkeit gesehen.287 Viele dieser Ideale werden in der 

Performance durch Wort und Bild transportiert. 

 

 

                                                 
285 Vgl. Brockhaus. 1997, S. 11-12 
286 Donner. 1995; Uricchio. 1991 
287 Vgl. Sontag. 1990, S. 117 



 63 

3.2.3 Das Publikum - Opfer oder Täter? 
 

Im Gegensatz zu einem Happening, bei dem die aktive Partizipation des Publikums 

meist bewusst intendiert wird, 288 verbleibt es in dieser Performance in einer passiven 

Rolle. Die Einbindung hat gleichzeitig aber einen besonders aggressiven Impetus, da 

die Betrachtenden, ohne es zu wollen, zu einem Teil der faschistischen Ideologie 

werden, indem sie auf den Tribünen Platz nehmen. 

 

 

3.2.3.1 Die Tribünen 
 

Die Tribünen sind im Kreis um die Hakenkreuzfahne angeordnet (Abb. 10). Zwei der 

Tribünen sind mit einem Davidstern gekennzeichnet und sollen wie im jüdischen 

Gottesdienst getrennt nach Männern und Frauen besetzt werden. Die nicht mit 

Davidsternen gekennzeichneten Tribünen sollen von unterschiedlichen 

gesellschaftlichen Schichten besetzt werden wie magistrati, accademici, familiari, 

rurali, stampa, autorità, sportivi, costruttori, ingeneri, artisti, stampa estera.289 Nicht 

erwähnt sind in der Aufzählung der Gruppen einfache Arbeiter, operai; stark vertreten 

sind hingegen die technischen Berufe und Intellektuelle. Mauri negiert damit das 

nach außen getragene Selbstbild des Faschismus als einer Bewegung aller und 

betont die visione corporativistica, fortemente borghese e classista del tempo.290 

Besonders hervorgehoben wird auch die Stellung der Journalisten im Publikum, da 

ihnen eigene Tribünen zugewiesen werden. Das entspricht wiederum der Betonung 

der Medien in der Performance. Dabei wird zwischen der italienischen und der 

ausländischen Presse unterschieden, wie es zur Zeit des Faschismus üblich war. Die 

Presse des Auslandes ist dabei in folgende Länder unterteilt Grecia, Spagna, 

Portogallo, Egitto, Brasile, Irak, Iran, Cile. Das kann eher als eine Aufzählung der 

Krisenherde der Gegenwart als ein Kommentar zu den Verhältnissen im Faschismus 

verstanden werden. Die jungen Faschistinnen und Faschisten führen die Gäste zu 

den jeweiligen Tribünen. Sie sprechen die Zuschauenden, die sie zum Platz 

                                                 
288 Vgl. Wick. 1975 
289 „Beamten, Akademiker, Diener, Bauern, Autoritäten, Sportler, Konstrukteure, Ingenieure, Künstler, 
ausländische Presse” 
290 „kooperatistische Vision der Zeit, die stark großbürgerlich und klassenbewusst war.” Übersetzung der 
Autorin. In: Mauri. 1973, S. 9 



 64 

begleiten, mit Voi an. Mit dem so genannten römischen Gruß, dem Zitat der Geste 

aus faschistischer Zeit, werden die Zuschauer empfangen und verabschiedet. 

 

 

3.2.3.2 Der Zuschauer und sein Geschichtsverständnis 
 

Durch den Aufbau der Performance wird das Publikum in das faschistische 

Spektakel miteinbezogen. Keiner soll der Aufführung mit Distanz folgen können, 

sondern jeder ist allein über seine Präsenz direkt in das Geschehen involviert. Dies 

muss Irritationen auslösen, denn für die Dauer der Performance wird das Publikum 

zu einem Teil der Geschichte, sozusagen zu einem Bestandteil der faschistischen 

Gesellschaft. Ein weiteres Unbehagen wird über die Kennzeichnung der Tribünen 

ausgelöst, da man entweder der Opfer oder der Täterseite zugeteilt wird. Wie immer 

das Geschichtsverständnis des Publikums sein mag, es wird die aufgezwungene 

Zuordnung sicherlich nicht positiv bewerten. 

 

Geht man von einer eher abweisenden Haltung der ZuschauerInnen gegenüber der 

faschistischen Ideologie aus, muss diesen die ganze Situation von der Begrüßung 

mit dem römischen Gruß über die Einteilung in faschistisch geprägte 

Gesellschaftsschichten befremdlich erscheinen. Die darstellenden jungen 

FaschistInnen klatschen nach jeder einzelnen Sequenz. Wie sollen sich die 

Beobachtenden verhalten, mitklatschen? Er/Sie ist als BetrachterIn eines kulturellen 

Ereignisses gekommen und befindet sich unversehens mitten in einem ideologischen 

Dilemma. Handelt es sich nur um eine Performance oder muss man die eigenen 

politischen Überzeugungen verteidigen? Mauri macht es den Zuschauenden nicht 

leicht. Er inszeniert nicht die brutale Seite des Faschismus, sondern stellt die 

Faszination der Bewegung dar. Dadurch wird es dem Publikum erschwert, in eine 

allgemeine Ja, wir sind dagegen - Stimmung zu verfallen, die mit Vorverurteilungen 

und einem guten Gewissen einhergehen kann. Die aufgeklärten Partizipierenden 

müssen sich während der Performance die Frage stellen, ob sie sich an dem Regime 

beteiligt hätten, denn Mauri zeigt das psychisch ausgeklügelte System, das eben 

auch von der damaligen Intelligenzija und Elite positiv rezipiert wurde. 

 



 65 

Die Analyse der direkt nach der ersten Aufführung von Che cosa è il fascismo 

veröffentlichten Zeitungsartikel verdeutlicht, dass fast ausschließlich 

linksintellektuelles Publikum während der Performance anwesend war.291 Geht man 

aber von einem dem Faschismus positiv - von einer neutralen Haltung ist in diesem 

Fall wohl nicht zu sprechen - gestimmten Zuschauenden aus, so wird auch dieser 

schockiert der Performance gefolgt sein, da er/sie merkt, dass es sich um eine 

kritische Auseinandersetzung mit der faschistischen Vergangenheit handelt.292 Die 

Ideologie wird in ihrer Überzeugungskraft, aber auch in ihrer plumpen Absurdität 

gezeigt. Keine politische Einstellung wird in ihren Vorstellungen bedient; das 

Publikum muss sich erneut und spezifisch mit der Geschichte auseinandersetzen. In 

den 1970er Jahren waren sicher noch viele ZeitzeugInnen anwesend. Vor dem 

Hintergrund ihrer eigenen Geschichte werden auch sie, auf den jeweiligen Tribünen 

mit Davidstern oder faschistischen Zuteilungen sitzend, ihre Opfer- oder 

Täteridentifikation neu durchleben und hinterfragen können.  

 

Im Sinne eines pädagogischen Lehrstücks führt Mauri den Partizipierenden seine 

Form der Erinnerungsarbeit vor. Das kann für sie schmerzhaft sein, aber nur in 

diesem zwanghaften Ritual in der Kunst wird von Mauri eine Hoffnung auf Erlösung 

gesehen. Immer wiederkehrende Elemente, Musik und rhythmische Bewegungen 

sollen den Partizipierenden zum Exerzierenden machen, der in eine Ekstase gerät, in 

der die Zeit aufgehoben werden soll. Chronologien werden aufgehoben, historische 

Rituale, aber auch kollektive Trauerrituale können darüber freigesetzt werden. Die 

Kunst wird zum Versuchsfeld der seelischen Reinigung. Das impliziert eine Mystik, 

die auch von bewussten Anklängen an religiös-christliche Kulthandlungen 

unterstrichen wird.  

 

 

3.2.4 Repetition und Veränderung - Die Performance 
 

Im Gegensatz zu vielen anderen PerformancekünstlerInnen führt Mauri seine 

Performances mehrmals auf. Gerade auch Che cosa è il fascismo ist bis in die 

Gegenwart hinein immer wieder gezeigt worden. Die Aufführung einer Performance 

                                                 
291 So sollen bei der ersten Aufführung 1971 der linke Kunstkritiker und spätere Bürgermeister Roms Giulio 
Carlo Argan und die Museumsdirektorin Palma Bucarelli anwesend gewesen sein. Giammuso. o. J., S. 220 
292 Vgl. Lane. 1973, S. 26  



 66 

oder eines Theaterstücks kann generell nie identisch sein. Über die 

gattungsimmanenten Variationen hinaus hat der Künstler aber vor allem die 

Schlussszenen in der Performance verändert. Im Folgenden sollen einige 

Modifikationen dargestellt werden, wobei auch der zeitgeschichtliche Hintergrund der 

Inszenierungen beleuchtet wird.  

 

 

3.2.4.1 Die Performance auf der Biennale 1974 
 

Die erste Inszenierung der Performance fand am zweiten April 1971 in Rom statt. 

Diese wurde in der Presse viel besprochen, wohl auch, weil zu diesem Zeitpunkt in 

Italien unterschiedliche, rechtsradikal motivierte Anschläge293 verübt wurden.294 

Insgesamt war von einer strategia della tensione - von einer Strategie der Spannung 

- die Rede. Ein Grund hierfür war der Wahlerfolg der faschistischen Nachfolgepartei 

MSI (Movimento Sociale Italiano), die in Kommunalwahlen bis zu 21,5% der 

Stimmen erhalten hatte.295 Mit der Aufführung auf der Biennale in Venedig von 1974 

wurde die Performance einem internationalen Publikum präsentiert.296 Die Biennalen 

dieser Jahre waren politisch geprägt und die Veranstalter legten ihren Schwerpunkt 

auf die soziale Vermittlung von Kunst und die Unterstützung lateinamerikanischer 

Länder. Nach den Ereignissen von 1968 wurde ein neues Kulturbewusstsein 

gesucht, das vor allem auch Arbeiter ansprechen sollte. Dabei wurde der 

interdisziplinäre Ansatz betont und neben den neuen Themen wie etwa der 

Frauenbewegung auch umstrittene Filme und Projekte gezeigt. Darüber hinaus 

wurde der experimentelle Charakter der Biennale hervorgehoben.297 In das Konzept 

                                                 
293 Besonders erschreckend war das Bombenattentat auf eine Bank in Mailand im Dezember 1969. Bekannt 
geworden ist dieser Anschlag - am selben Tag wurden auch Bomben in Rom gezündet - unter dem Schlagwort 
Strage di Piazza Fontana. 
294 Mauri initiierte die Performance aber nicht nur auf Grund der äußeren politischen Verhältnisse. Die 
eigentliche Hochphase der Anschläge von rechtsextremistischer Seite ist erst nach der Performance zu 
verzeichnen. Außerdem hatte Mauri das Projekt bereits seit der Erstaufführung von La Romagnola im Jahr 1959 
im Auge. Unveröffentlichter Brief an den Onkel Valentino Bompiani vom 29.01.1959, Archiv Fabio Mauri 
295 Sabbatucci/Vidotto (Hg.). 1999, S. 140-141 
296 Die so genannte Nuova Biennale wurde allerdings nicht von einem großen internationalen Kunstmarkt 
getragen. Von 1974 bis 1977 wurden jährliche so genannte Biennalen in Venedig abgehalten, ohne dass eine 
Nummerierung vorgenommen oder sie als Mostra internazionale bezeichnet wurden. Siehe: Cronache. 1978 
297 Soweit das Selbstbild der Nuova Biennale. Inwieweit auch politische und finanzielle Probleme für das 
neue Konzept verantwortlich waren, soll hier nicht diskutiert werden. Vgl. ebd., S. 154 



 67 

der ersten dieser Biennalen reihte sich die Performance Che cosa è il fascismo 

nahtlos ein, da das Leitmotiv Per una cultura democratica e antifascista298 lautete.  

 

Mauri arbeitete in Venedig mit der Theatergruppe Compagnia Stabile del Teatro di 

Ca' Foscari zusammen, die wie die erste Truppe aus SchauspielschülerInnen 

bestand. Das bedeutete neue Akteure, die auf das Stück vorbereitet werden 

mussten. Laut Programm sollte die Performance an unterschiedlichen Orten 

aufgeführt werden, unter anderem im italienischen Pavillon in den Giardini. 

Dokumentiert ist die Aufführung in einem Zelt auf dem Campo San Polo auf der 

Hauptinsel der Lagunenstadt299 und in den Cantieri Navali.300 Die Performance wird 

als azione scenica bezeichnet und im Zusammenhang mit anderen Theaterstücken 

und Performances zum Thema Faschismus präsentiert. Im Gegensatz zu der ersten 

Performance von 1971, in der Mauri auftrat und das Ende der Performance 

ansagte,301 schreitet bei dem Biennalebeitrag ein nacktes Mädchen mit dem 

Davidstern auf der Brust über die abgedunkelte Bühne.302 Die Abwandlung der 

Schlusssequenz mag mit dem Motto der Biennale zusammenhängen, vielleicht wollte 

Mauri aber auch die Brisanz der Darstellung der Faszination des Faschismus durch 

die Präsenz der Opferseite abschwächen. 

 

Nach der Biennale wollte die Partito Comunista Italiano (PCI) - die kommunistische 

Partei Italiens - die Performance in ganz Italien zeigen. Das Projekt wurde nach 

Aussagen Fabio Mauris nicht realisiert, da ein kommunistischer Funktionär die 

Performance als neofaschistisch bezeichnete.303 Ein Projekt, das umgesetzt wurde, 

war die Vorführung der Performance in den USA, wo 1979 eine Wandertournee 

initiiert wurde.304 Dabei wurde die Veränderung der Biennale übernommen: Am 

Schluss läuft ein unbekleidetes Mädchen mit dem Davidstern auf der Brust über die 

verdunkelte Bühne. Die 1971 durchgeführte Performance Ebrea, bei der eine nackte 

Frau mit Nummerierung auf der Brust auftritt, und Che cosa è il fascismo 

verschmelzen. Aus der zeitlichen Distanz bewertet Mauri diesen neuen Schluss 
                                                 
298 „Für eine demokratische und antifaschistische Kultur.” In: Kat. der Manifestationen. Venedig. 1974 
(eigenes Heft)  
299 Cronache. 1978, S. 46 
300 Ausst. Kat. Klagenfurt. 1997, S. 92 
301 Celant beschreibt die Performance von 1971 in: Ausst. Kat. Paris. 1981, S. 352-353 
302 Inga-Pin. 1978, Abb. 122. Ob der Schluss bei allen Aufführungen in Venedig so ausgeführt wurde, ist 
nicht nachzuvollziehen. 
303 Interview 1999. Anhang, S. 4  
304 What is Fascism. Performing Garage, New York. 4.-6.05.1979. Vorher und nachher war der Künstler vor 
allem in Kanada unterwegs. 



 68 

negativ, da seiner Meinung nach ein historischer Schrecken den nächsten jagt und 

die eigentliche Intention der Performance durch das Entsetzen über das nackt-

gespenstige Mädchen mit dem Davidstern überlagert worden wäre.305 Gleichzeitig 

mag dieser Schluss der aufgeladenen Stimmung der 1970er Jahre entsprechen, 

denn die moralische Verurteilung des Faschismus wird über die neue 

Schlusssequenz überdeutlich.  

 

 

3.2.4.2 Die 1990er Jahre 
 

In den 1980er Jahren war Fabio Mauri vor allem mit seiner Lehrtätigkeit in L'Aquila 

befasst, wo er auch das zweite große Theater-Performance-Projekt Gran Serata 

Futurista realisierte.306 Die Wiederaufnahme der Aktion Che cosa è il fascismo fand 

1993 im Museo Pecci in Prato statt. Hiernach wurde die Performance im Jahr 1994 

mehrmals aufgeführt, unter anderem in der großen Retrospektive des Künstlers in 

der Galleria Nazionale d'Arte Moderna e Contemporanea in Rom. Im Jahr 1997 

wurde die Performance in einer Ausstellung des Künstlers in Klagenfurt erstmals im 

deutschsprachigen Raum gezeigt.307  

 

Mit den 1990er Jahren war ein neues Publikum herangewachsen, das die 

historischen Ereignisse zumeist nur noch aus Schulbüchern oder Erzählungen 

kannte. Darüber hinaus waren die politischen Verhältnisse nicht so brisant wie 

Anfang der 1970er Jahre, wo die Nachwehen der so genannten 1968er Revolution 

noch durchaus zu spüren waren. Aber ein neues Ereignis beeinflusste die 

Gegenwart und den Blick auf die eigene Geschichte nachhaltig: Der Fall der Berliner 

Mauer.308 So verlor die Performance nicht an Kraft, obwohl der Künstler ihr 

Grundkonzept nicht wesentlich verändert hat. Nochmals modifiziert wurde der 

                                                 
305 Inwieweit hier ein Prinzip der künstlerischen Vorgehensweise Mauris - die Collage mit dem eigenen 
Werk – zum Tragen kommt, siehe Kapitel 6.2.1 
306 Die Pause in den 1980er Jahren ist auch auf einen allgemeinen Rückzug von der so genannten 
ideologischen Kunst und der Hinwendung zu der von Achille Bonito Oliva proklamierten gesunden Kunst, die vor 
allem in der Malerei gesehen wurde, zurückzuführen. Siehe hierzu Kapitel 7. 
307 Ausst. Kat. Klagenfurt. 1997 
308 In Italien war vor allem die Neubewertung des Kommunismus schmerzhaft, da sich die meisten 
Intellektuellen direkt der kommunistischen Partei verbunden fühlten. Nun mussten sie sich mit dem Gewaltregime 
Kommunismus auseinandersetzen. Auch das antifaschistische Paradigma hat darunter gelitten, da 
Antifaschismus oft mit Kommunismus gleichgesetzt wurde. 



 69 

Schluss, der nun in einem ohrenbetäubenden Bombardementlärm bestand.309 

Außerdem führte Fabio Mauri nach der Präsentation in New York einen Kendokampf 

ein.310 Über die geschichtliche Dimension hinaus - neben Deutschland und Italien 

war Japan die dritte Macht mit faschistoiden Zügen und Verbündeter im Zweiten 

Weltkrieg311 - sind es auch hier ästhetische Gründe, die zu der Aufnahme dieser 

Leibesübung führten.312 Die japanische Kampfsportart zielt auf eine Vereinigung 

geistiger und körperlicher Elemente ab und entspricht damit Mauris Übungen zur 

Überwindung des scheinbaren Dualismus von Geist und Emotion.313 Mit der 

Kendosportart werden außerdem religiöse Momente verbunden. Sie ist damit 

durchaus ein sinnvoller Bestandteil für die künstlerischen esercizi spirituali. Die 

ästhetische und klar geführte Bewegung des Schwertes unterstreicht einmal mehr 

die Kernfrage der Performance: Wie können Gewalt und Ästhetik zusammenspielen 

und welchen ethischen Konflikt wirft diese Verbindung auf?  

 

Mit der andersartigen Schlusssequenz Bombardierungslärm wird eine neue 

moralische Bewertung des Faschismus vorgenommen. Das neue Ende akzentuiert 

Mauris konkrete Erfahrungen und das Trauma des Krieges, das der Künstler mit dem 

Faschismus verbindet. Die historische Aussage und die implizierte kulturelle und 

politische Bewertung der Zeitumstände werden immer wieder im Sinne einer 

anachronistischen Durchlebung und Vergegenwärtigung der Vergangenheit 

aktualisiert. Die Aktion selbst ist dabei Teil der Geschichte, die neu belebt wird, und 

auf ihre Aktualität und ihren rituellen Ewigkeitsanspruch spekuliert. 

 

 

 

                                                 
309 Vgl. Carboni. 1993, S. 107 
310 In einem Gespräch mit der Autorin hat Mauri angegeben, die Kendokämpfer in New York kennengelernt 
zu haben. 
311 Brooker. 1991; Gatti. 1983 
312 Fabio Mauri hat sich mit der japanischen Kunst und Kulturszene auseinandergesetzt und die seiner 
Meinung nach vergessene Avantgarde mit der Performance Ommaggio a Gutai. Avanguardia in Concerto 
gewürdigt. Diese Aktion fand 1990 im Zusammenhang mit der Ausstellung Giappone all'avanguardia. Il gruppo 
Gutai negli anni Cinquanta in der Galleria Nazionale d'Arte Moderna e Contemporanea in Rom statt. In Mauris 
Performance wurden verschiedene Elemente der japanischen Gesellschaft miteinander verbunden: der 
traditionelle Schwerterkampf Kendo mit dem Zeitgenössischen Design und dem Sound japanischer Motorräder. 
Eine Performance des japanischen Künstlers Kazuo Shiraga aus dem Jahr 1957 ist aufgeführt worden. Mauri 
lässt darüber hinaus Elemente des Futurismus einfließen und stellt die Gutaigruppe damit in eine italienische 
Tradition. Er nennt sie Japanischer Futurismus. Ausst. Kat. Rom. 1990/1991a; Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 250 
313 Oshina/Ando. 1998 



 70 

3.2.5 Objektivierung der Geschichte und die italienische Geschichts-
schreibung. Male e bene parlano la stessa lingua? 
 

Das Thema Gut und Böse314 spielt bei der Interpretation des Faschismus eine 

besondere Rolle. Wie Ignatius von Loyola geht Mauri davon aus, dass das Gute das 

Schlechte implizieren und dass auch eine Form das absolut Schlechte beinhalten 

kann. Diese Form präsentiert er in seinen Werken: Uniformen, Märsche usw. Was 

hat aber die Form, die Ästhetik sein kann, mit dem Bösen gemein? Kann sie das 

Böse produzieren? Der Philosoph Friedrich Nietzsche diskutiert die Begrifflichkeit 

Gut und Böse und stellt fest, dass auch das Böse zum Guten werden kann.315 Mauri 

stellt sich die Frage, wie Ästhetik und Gewalt in Zusammenhang stehen. Mit dieser 

Frage steht er nicht alleine und es sind in der Geschichtswissenschaft immer wieder 

Fragen nach dem Charakter des Regimes und dem Faszinosum gestellt worden. Die 

moralische Bewertung spielt auch in der scheinbar objektiven 

Geschichtswissenschaft eine entscheidende Rolle. Erstaunlich sind dabei die 

parallelen Entwicklungen, die zwischen Mauris Vorgehensweise und der zeitgleichen 

historischen Forschung in Italien auszumachen sind. 

 

 

3.2.5.1 Die Modernisierungsdebatte in der Kunst Mauris 
 

Mauri greift weniger das antifaschistische Paradigma auf sondern stellt vielmehr den 

Faschismus als historisches Phänomen dar. Mit dieser Vorgehensweise setzt er sich 

von einer Großzahl von italienischen Intellektuellen und KünstlerInnen316 seiner Zeit 

ab, die sich intensiv mit der so genannten Resistenza317 auseinandergesetzt 

haben.318 Anfang der 1960er Jahre veröffentlicht der Historiker Renzo De Felice den 

ersten Band seiner umfassenden Mussolinibiografie.319 Das war der erste Schritt zur 

historiografischen Aufarbeitung des Faschismus in Italien. Seine Forschung löste 

Kontroversen aus, die mit dem Begriff des Revisionismo storico belegt wurde. Mit 

diesem Terminus bezeichnet man eine als konservativ gedeutete 

                                                 
314 Es wird auch das Gegensatzpaar Böse und Schön akzentuiert. So hat Arnulf Rohsmann die Ausstellung 
Mauris in Klagenfurt 1997 unter dieses Motto gestellt. Rohsmann. 1997, S. 5-14 
315 Zu dieser Frage erörtert Nietzsche auch seine ambivalente Ansichten zum Thema Judentum. Er 
formuliert hier, dass Juden stets das Gute wollten aber immer das Böse erreichten. Nietzsche. 1997, S. 23-25 
316 Zu eher realistischen Tendenzen siehe: De Micheli. 1970 
317 Vgl. Natoli. 1998, S. 307-327 
318 Siehe hierzu Kapitel 7 
319 De Felice. 1966-1968; De Felice. 1974-1981; De Felice. 1990-1997 



 71 

Geschichtsforschung, die hinter die bereits erzielten Forschungsergebnisse 

zurückfällt und den Faschismus als historisches Phänomen rehabilitieren will. Der 

italienische Historiker Nicola Trafaglia legt den Beginn des Revisionismo auf das 

Jahr 1975 fest, in dem die Intervista sul fascismo von De Felice veröffentlicht 

wurden.320 Tranfaglia sieht das Problem darin, dass De Felice die Vergleichbarkeit 

des Faschismus mit dem Nationalsozialismus leugnet. Auch die Debatte um die 

Modernisierung der italienischen Gesellschaft hält er für fragwürdig. Ein wichtiger 

Kritikpunkt war auch, dass De Felice die Diskussion um den historischen Faschismus 

mit tagespolitischen Interessen verknüpfte. Aus seiner historischen Forschung 

entwuchs ein politisches Manifest gegen den italienischen Kommunismus,321 der sich 

gerade über den so genannten Antifaschismus stark definierte.  

 

Fabio Mauri hat sich zwar der Geschichte des Faschismus und nicht die der 

Resistenza zugewandt, eine direkte parteipolitische Aussage nimmt er aber nicht vor. 

Seine künstlerische Untersuchung des Faschismus zielt darauf ab, das Gute im 

Bösen zu analysieren. Mauri zeigt in seiner Kunst gerade die Faszination des 

Faschismus, die auch mit einer Modernisierung der Gesellschaft einherging. 

Phänomene wie die Inszenierung über Medien und andere technische Neuigkeiten 

wie das Fliegen sind in dieser Zeit entstanden und sind somit auch Themen in Mauris 

Performances. Dabei kennt er keine Tabus in seiner Analyse, keine Paradigmen, von 

denen er sich leiten lässt. Nicht nur das politisch korrekte Sujet Resistenza oder das 

Grauen des Faschismus greift er auf, sondern er will verstehen, wie es zur 

Ausprägung eines solchen Massenphänomens kommen konnte. Die moralische 

Wertung ist dieser vom Künstler als schonungslos empfundenen Interpretation des 

Schönen im Bösen inhärent.322 Durch die Einbeziehung des Textes über die 

überlegene italienische Rasse thematisiert Mauri auch den tabuisierten italienischen 

Rassismus, der von De Felice in der Geschichtsschreibung so nicht akzentuiert wird. 

Der Künstler scheut nicht davor zurück, deutlich zu machen, dass auch in seiner 

Jugend in Italien antisemitische Hetzkampagnen an der Tagesordnung waren, auch 

wenn sie vor allem in den Jahren des Krieges von den Nationalsozialisten gefordert 

wurden. Dem Künstler und Historiker gemeinsam sind die Abkehr vom 

antifaschistischen Paradigma und die Hinwendung zu einer offenen Diskussion um 
                                                 
320 Tranfaglia. 1989, S. 509 
321 Vgl. Schieder. 1990, S. 139-142 
322 Der Titel der Ausstellung in Klagenfurt akzentuiert diese Überlegungen Mauris: Ausst. Kat. Klagenfurt. 
1997 



 72 

das Wesen des Faschismus in Kunst und Wissenschaft. Mauri führt auch die 

modernistischen Tendenzen im faschistischen Staat vor, ohne die die Faszination für 

das Regime seiner Meinung nach nicht zu erklären ist. Dies soll seiner Meinung nach 

aber nicht zu einer Relativierung der Verbrechen, sondern zu einer Annäherung an 

den Charakter des faschistischen Systems führen. 

 

 

3.3 Körper und Ideologie 

 

In Fabio Mauris performativen Arbeiten wird der Körper immer wieder zum Träger 

einer Botschaft. Seine Kunst ist deshalb im Kontext der so genannten Body Art 

diskutiert worden. Im Gegensatz zu vielen Body-Art-KünstlerInnen der 1960er und 

1970er Jahre hat er aber seinen eigenen Körper nicht als Material in seinen 

Kunstaktionen eingesetzt. 323 Seine Projektionsflächen sind meist unbekleidete 

Frauen, die als Trägerinnen der faschistischen Ideologie oder als Protagonistinnen in 

medien- und gesellschaftskritischen Aktionen fungieren. Wenn Mauri als Künstler auf 

der Bühne zu sehen ist, so bleibt er meist der kühle, distanzierte Betrachtende oder 

der angezogene Voyeur, der kaum am Geschehen beteiligt zu sein scheint. Mit dem 

Fokus auf den nackten Frauenkörper greift Mauri ein tradiertes Sujet der Kunst auf, 

das auch im 20. Jahrhundert die Bilderwelt mitbestimmt. Neben Mauri setzten auch 

andere italienische Künstler den weiblichen Organismus als Objekt und Material in 

ihren Performances ein.324 So kann auf das künstlerische Vorbild Piero Manzoni 

hingewiesen werden, der in einer seiner ersten Aktionen weibliche Akte signiert.325 

Vettor Pisani bezieht sich in seinen Aktionen auf Duchamp, Beuys und Freud und 

nutzt den weiblichen Körper in seinen sexuell-psychoanalytischen Performances,326 

                                                 
323 Die offensive Grenzüberschreitung in der Kunst der 1960er und 1970er Jahre in vielen bis dato 
tabuisierten Bereichen hat dazu geführt, dass der männliche Körper immer mehr in seiner säkularisierten Form 
präsentiert wird. Er ist nicht mehr nur in seiner Funktion als Putte, mythische Figur, als Heiliger oder Christus in 
seiner Nacktheit zu sehen, sondern als Mensch aus Fleisch und Blut. Der männliche Part von Künstlerpaaren 
präsentiert sich in gemeinsamen Performances nackt. Als bekanntes Beispiel sei das Künstlerpaar Abramovic 
und Ulay erwähnt. Kowalke (Hg.). 1980; Ausst. Kat. Bern. 1998, S. 193. In Incision von 1978 ist nur er 
unbekleidet zu sehen. In Italien hat vor allem Luigi Ontani seinen Künstlerkörper in unterschiedliche mythische 
Figuren verwandelt. Siehe: Ausst. Kat. München Frankfurt. 1996 
324 Daraus ein besonderes italienisches Phänomen abzuleiten, muss allerdings mit Vorsicht diskutiert 
werden. Vgl. Tisdall. 1976, S. 42-45 
325 Manzoni. [1990]; Celant. 1972, Abb. 22 Living sculpture, 1961, Sonnabend Press. Inwieweit die Aktionen 
Manzonis weniger mit der Body Art als vielmehr mit dem Problem von Kunst und Markt zusammenhängen, soll 
hier nicht diskutiert werden. Siehe dazu: Germer. 1994, S. 46 
326 Vgl. Ausst. Kat. Bari. 1970; Ausst. Kat. Essen. 1982, Abb. S. 17: Macchina celibe. Elevazione delle 
Vergini. 1972 



 73 

wobei er selbst immer wieder in Erscheinung tritt.327 Der weibliche Leib ist in Mauris 

Performances Subjekt und Objekt zugleich.328 

 

 

3.3.1 Ebrea 
 

Im selben Jahr wie Che cosa è il fascismo entsteht Mauris zweite, grundlegend 

ideologische Arbeit. Ebrea - Jüdin nennt der Künstler das komplexe Werk. In diesem, 

im Oktober 1971 erstmals in der Galleria Barozzi in Venedig ausgeführten, 

Environment mit Performance gestaltet er den Galerieraum komplett um.329 Am 

Eingang werden große Davidsterne befestigt, die die Besuchenden auf das Thema 

des Kunstevents hinführen. Betritt man den Galerieraum, so wird man mit 

unterschiedlichen Gegenständen konfrontiert, die auf den ersten Blick nicht mit den 

Davidsternen in Verbindung gebracht werden müssen, sondern einer Ansammlung 

von Alltagsgegenständen gleichkommt. Beschäftigt sich das Publikum aber näher mit 

den Dingen, wie zum Beispiel mit einem großen Ledersessel, wird ein Bezug zur 

Shoah überdeutlich, denn der Titel weist darauf hin, dass der Sessel aus Judenhaut 

hergestellt sein soll. Bedrückend wirkt auch das große Holzpferd, das mitten im 

Galerieraum steht und mit Runen und SS-Zeichen versehen ist. Hinter der kühlen 

Präsentation der Objekte verbirgt sich der Terror. Unterstützt wird der Bezug zur 

Shoah vor allem auch durch die Performance, die am Eröffnungsabend der 

Ausstellung gezeigt wird. Eine nur mit einem faschistischen Mantel bekleidete Frau 

betritt den Raum. Sie hängt den Mantel über ein Schränkchen und beginnt mit dem 

schaurigen Ritual: sukzessive schneidet sie sich ein Teil ihrer Haare ab und legt mit 

den Haarbüscheln den Davidstern auf ein Spiegelschränkchen.  

 

Ebrea kann als ein einheitliches Konzept verstanden werden, von dem die 

Performance ein integrativer Bestandteil ist. 330 Sie führt in die Arbeit eine andere 

Zeitebene ein, da die Aktion punktuell in die künstlerisch gestaltete Umgebung 

gesetzt wird. Das Ergebnis der Performance - der Davidstern auf dem 

                                                 
327 Inga-Pin. 1978, Abb. 99 und 136 
328 Zur Subjektbildung siehe: Ausst. Kat. Wien. 1995a 
329 Mauri. 1973, S. 32-35 
330 Vgl. Mauri. 1973a, S. 40. In Vancouver präsentierte Mauri die Performance Ebrea 1977 etwas anderes: 
er spricht mit der Performerin und der Stern wird nicht zu Ende gelegt. Nur die Performance Ebrea wird auch in 
dem Studio Casoli in Mailand 1997 präsentiert. 



 74 

Spiegelschränkchen - bleibt die ganze Ausstellungsdauer zu sehen und hat damit 

eine feste, kontinuierliche Stellung innerhalb des künstlerischen Gefüges. Nach der 

ersten Präsentation veröffentlicht Mauri eine Inventarliste, in der er alle Objekte 

aufführt, die er zu dem aktionistischen Environment zählt.331 Deutlich wird daraus, 

dass auch die Performerin als Objekt gehandelt wird. Aus diesem Formenkanon 

wählt Mauri je nach Kontext einzelne Elemente und kombiniert sie mit anderen 

Aktionen.332 Der Künstler setzt so auch ausschließlich die Performance Ebrea ein, 

wodurch deutlich wird, dass die Arbeit als eigenständiges Werk interpretiert werden 

kann. Ebrea kann als eine Art Antwort auf Che cosa è il fascismo gelesen werden, da 

hier eine andere verdrängte Geschichte aufgearbeitet wird, die der Shoah. Obwohl 

Fabio Mauri keine jüdischen Vorfahren nachweisen kann, fühlt er sich direkt mit dem 

Schicksal der Juden verbunden: 

Io non sono ebreo, né figlio di ebrei. Ho considerato anche di esserlo. Mi sento 
ebreo ogni volta che può e patisco ingiusta discriminazione, e patisco 
discriminazione. Fare un’operazione sul tema è completare il lamento per un 
utile noto all’attività poetica e, forse, alla salute psicologica. Nessuno può 
impedirmi di curarmi come credo.333 
 

Mauri stilisiert Ebrea zu einer weiteren Möglichkeit der Selbstheilung in der Kunst. 

Nach den Jahren der Krankheit und der Verdrängung sollen hier die Trauer und das 

Trauma in ihren Abgründen und unermesslichen Grausamkeiten ausgelotet werden. 

Die Aktion wendet sich dabei in die Gegenwart und Zukunft, denn auch hier muss 

Diskriminierung bekämpft werden. 

 

 

3.3.1.1 Nacktheit und Verletzlichkeit 
 

dein goldenes Haar Margarete 

dein aschenes Haar Sulamith. Paul Celan334 

 

                                                 
331 Mauri. 1973, S. 38-39  
332 Nach der Konzeption von Il muro del pianto für die Biennale in Venedig 1993 werden Teile von Ebrea vor 
allem in Kombination mit diesem Werk gezeigt.  
333 „Ich bin weder Jude, noch bin ich ein Sohn von Juden. Ich habe aber erwogen, einer zu sein. Ich fühle 
mich immer dann jüdisch, wenn ich kann und ich falsche Diskriminierung und Diskriminierung erleide. Das Thema 
zu analysieren ist wie eine Vervollständigung der Trauer. Dies ermöglicht eine nützliche und spezifisch poetische 
Aktivität und vielleicht die psychologische Gesundung. Niemand kann mir verbieten, mich so zu kurieren, wie ich 
das für richtig halte.”  Übersetzung der Autorin. In: Mauri. 1973a, S. 40 
334 Celan. 1992, S. 186 



 75 

Die Performance Ebrea wird von einer nackten jungen Frau ausgeführt, die vor 

einem Spiegelschrank steht (Abb. 16), hinter dem Spiegel befindet sich ein 

Medizinkästchen. Auf der Ablage vor dem Spiegel steht ein Becher, in dem eine 

Bürste und eine Schere auszumachen sind. Neben dem Becher ist ein 

bindenähnlicher Stoff zu sehen (Abb. 17). Die Performerin nimmt die Schere in die 

Hand und schneidet sich damit ihr Haar ab. Aus den Haarbüscheln formt sie 

sukzessive ein Zeichen - den im Nationalsozialismus so genannten Judenstern (Abb. 

16). Sie führt die Handgriffe schematisch aus und scheint die Betrachtenden um sich 

herum nicht wahrzunehmen.335 Ihr Körper bleibt unversehrt, aber aus ihrem Haar 

wird das Zeichen der Verfolgung und der Massenvernichtung gelegt.336 Auf ihrer 

nackten Brust ist repetierend das Zeichen der Stigmatisierung und eine Nummer zu 

sehen (Abb. 18). Das entspricht der historischen Diskriminierung der Opfer, die den 

so genannten Judenstern auf der Kleidung und eine Tätowierung auf dem Arm 

tragen mussten. In Mitten aller um sie herum angebrachten Objekte scheint die 

entblößte Frau verloren und allein. Sie ist versunken in ihrer In-Sich-Gekehrtheit, die 

Isolation und Vernichtung impliziert. Die Performance ist absolut unblutig - im 

Gegensatz zu vielen anderen Body-Art Szenen337 - und trotzdem wird Verletzlichkeit 

suggeriert. 

 

In den Haaren haben Menschen keine Nerven, und so ist das Haarschneiden 

schmerzfrei. Haare sind aber als Statussymbol aufgefasst, und ihr Abschneiden ist 

als Akt der bewussten Demütigung von Menschen praktiziert worden. Das zeigt sich 

etwa in der Antike, wo Sklaven die Haare abrasiert wurden. Im Mittelalter wurden 

„Hexen” und Prostituierten als Strafe für unsittliche Vergehen die Haare 

abgeschnitten.338 In der jüdischen Tradition wird der Haartracht der Männer eine 

besondere Bedeutung zugesprochen. So ist in Leviticus 19.27 zu lesen, die Männer 

sollten sich aus kultischen Gründen die Haare nur auf eine bestimmte Weise 

schneiden lassen.339 Langes Haar wird als eine Form der Reinheit und des 

Auserwähltseins angesehen. Wer sich Jahwe weihen will, darf sich die Haare nicht 

                                                 
335 Vgl. Gavazzi. 1973, S. 58 
336 Ab September 1941 musste in Deutschland - wie zuvor in anderen Ländern wie Polen - der so genannte 
Judenstern getragen werden. Bei Nichteinhaltung dieser Vorschrift wurden Menschen jüdischer Herkunft 
umgehend in die Vernichtungslager deportiert. 
337 Erinnert sei nochmals an die Wiener Aktionisten, aber auch an Marina Abramovic und Hannah Wilke. Ein 
weiteres Beispiel ist Gina Pane. Vgl. Vergine. 1974, S. 6  
338 Vgl. Duerr. 1994, S. 278-279 
339 Leviticus 19, 27. In: Bibel. 1979, S. 114 



 76 

scheren lassen.340 Mit dem Beginn eines neuen Lebensabschnitts sollten die Haare 

geschnitten werden, um dann wieder neu wachsen zu können.341 Dies kann als 

Initiationsritus angesehen werden. Im Alten Testament werden Haare außerdem mit 

Stärke gleichgesetzt. So verliert Simson seine Kraft, wird geblendet und getötet, 

nachdem er von seiner Geliebten Delila verraten und seiner Haare beraubt wurde.342  

 

In den nationalsozialistischen Konzentrations- und Vernichtungslagern wurden den 

Häftlingen die Haare geschoren. Dieses Vorgehen wurde mit hygienischen Gründen 

erklärt. Der amerikanische Politologe Daniel Goldhagen stellt in seinem umstrittenen 

Buch Hitlers willige Vollstrecker. Ganz normale Deutsche und der Holocaust die 

These auf, dass das Abschneiden der Haare zu einer Entindividualisierung der 

Gefangenen führte, die durch die Nummerierung der Häftlinge noch betont wurde.343 

Die Täter nahmen die Opfer nicht mehr als Menschen, sondern als Objekte wahr. 

Dieser Prozess der Entindividualisierung beginnt nicht erst mit der Massenvergasung 

und der Verbrennung der Opfer, sondern ist dem Lagersystem immanent. Der Tod 

stellte im Nationalsozialismus kein Ende der Entwürdigungen dar. Vielmehr wurde 

den Opfern über den Tod hinaus ihre Würde und Menschlichkeit genommen. So 

sollen den Frauen noch vor ihrer Verbrennung in den Krematorien die Haare 

abgeschnitten worden sein,344 die zur Weiterverarbeitung an eine Filzfabrik in 

Nürnberg geliefert wurden.345 Damit war das Abschneiden der Haare eine Form der 

Erniedrigung der lebenden aber auch der toten KZ-Häftlinge. 

 

All diese Implikationen fließen in Mauris Performances ein. Auch der Bezug auf 

Celan und sein oben zitiertes Gedicht, in dem das aschene Haar von Sulamith 

akzentuiert wird, ist nicht auszuschließen, denn die Performerin hat dunkles Haar. 

Dieses spielt in der Performance eine entscheidende Rolle, da mit dem Haar der 

Davidstern gelegt wird. Beide Frauen, welche die Performance Ebrea ausgeführt 

haben, weisen eine ausgeprägte Haarmähne auf. Das verstärkt die Assoziation mit 
                                                 
340 Vgl. Numeri 6, 5. In: Ebd., S. 133 
341 Deuteronomium 21, 10.-14. Hier wird die Geschichte einer Gefangenen erzählt, die heiraten und sich vor 
der Ehe die Haare scheren lassen muss. Vgl. ebd., S. 202-203 
342 Simson zu Delila „Es ist nie ein Schermesser an mein Haar gekommen; denn ich bin ein Geweihter 
Gottes von Mutterleib an. Wenn man mich schöre, so wiche meine Kraft von mir.” Richter 16, 17. In: Ebd., S. 264 
343 Vgl. Goldhagen. 1996, S. 279 
344 „Den Frauen wurden vor der Verbrennung die Haare abgeschnitten.” In: Konzentrationslager. 1992, S. 
203 
345 Die Asche der Opfer wurde abgefüllt, keiner konnte mehr sagen, welche Asche zu welchem Leichnam 
gehörte.  So wurden die Angehörigen um diesen letzten Überrest betrogen, auch wenn behauptet wurde, sie 
könnten die Asche ihrer Angehörigen gegen Entgeld erhalten. Die Knochen wurden beim Straßenbau 
weiterverwertet, die Asche unter anderem in einer deutschen Phosphatfabrik eingesetzt. Vgl. ebd., S. 209-210 



 77 

Simson, der seine Haare nie schneiden ließ, um seine Kraft nicht zu verlieren. Die 

Performerin stellt weniger ein Individuum dar, sondern ist als Symbol für die 

jüdischen Opfer zu verstehen. Sie verdeutlicht die Entindividualisierung eines 

diskriminierenden Systems und die Folgen, ohne dabei augenscheinliche 

Grausamkeiten zu zeigen. Aus dem Wissen über die historischen Ereignisse gewinnt 

das Ritual des Haarschneidens eine neue Bedeutungsebene. Denkt man an die 

jüdische Religion und die Initiation über das Schneiden von Haaren, so kann Ebrea 

als künstlerisches Ritual verstanden werden, das auf einen Neuanfang hoffen lässt. 

Die Performerin legt den Davidstern sukzessive bis zu dessen Vollendung auf ein 

Arzneischränkchen. Ein weiteres Indiz für die Intention des Künstlers, der über die 

Aktion den Schmerz freisetzen will, um nach der unfassbaren Verletzung Heilung in 

der Poesie zu finden. Die Katharsis soll hier über ein Trauer- und Reinigungsritual 

erreicht werden.346 Wegen seiner Identifizierung mit dem Judentum veranschaulicht 

Mauri den Verfolgungsapparat der Nationalsozialisten in seiner Performance kühl, 

aber mit historisch recherchierten Fakten. Gleichzeitig ist durch die ausführende Frau 

ein Missverhältnis entstanden. Sie selbst führt die herabsetzende Handlung durch. 

Es ist zu hinterfragen, ob sie als pars pro toto für die Opfer oder als ein Teil der 

zeitgenössischen Gesellschaft gelesen werden kann, die sich von dem Trauma über 

die Kunst befreien wollen. 

 

Indem der Künstler den Körper der Performerin in der Inventarliste zur Installation 

neben anderen nichtmenschlichen Materialien als Objekt aufführt,347 wird die Frau 

zur Projektionsfläche des Erinnerungstheaters348 von Mauri. Diese Präsentationsform 

knüpft wiederum an den Umgang mit den Opfern im Konzentrationslager an. Die 

Frau steht für einen bestimmten Opfertypus und soll weniger als individueller Mensch 

wahrgenommen werden. Die Nacktheit erzeugt dabei eine schaurige Assoziation mit 

den Vernichtungslagern und dem Tod in den Gaskammern, in die Frauen und 

Männer nackt eintreten mussten. Die Verletzlichkeit und das Zurückgeworfensein auf 

sich und seinen Körper werden deutlich. Die Nummerierung von Haut ist nicht nur 

Zeichen für die Stigmatisierung des jüdischen Körpers, sondern lässt im 

Installationszusammenhang einen direkten Bezug zur Verwertung der Haut in der 

                                                 
346 Das führt auf den Begriff der Katharsis Aristoteles zurück, der der Tragödie eine reinigende Wirkung 
zuspricht. In seiner Poetik verdeutlicht er, dass diese Läuterung jedoch keine moralischen Implikationen enthält, 
sondern vielmehr auf eine Reinigung durch die Lust am Schauen abzielt. Vgl. Flashar. 1976, S. 784f. 
347 Die Objekte selbst sollen nach den Bildtiteln aus menschlicher Haut bestehen. Siehe hierzu Kapitel 4.2.2 
348 Menna. 1973, S. 53 



 78 

Shoah zu, da die anderen Gegenstände in Ebrea aus Judenhaut angefertigt sein 

sollen. Die Transformation der Performerin, aber auch des Spiegels, vollzieht sich 

vor den Augen des Betrachtenden. Im Kunstkontext wird die junge Frau zu einem 

Symbol des bedrohten Leibes, den sie durch ihre Handlungen und den Davidstern 

evoziert. Der Spiegel als Fläche der Spiegelung wird zum Träger eines nicht mehr 

neutral zu lesenden religiösen Symbols. 

 

Man kann aber nicht die erotische Konnotation des Frauenkörpers in der 

Performance leugnen. Der weibliche Akt als Sinnbild der unversehrten Schönheit und 

mystischen Welt wird vorgeführt und im neuen Zusammenhang gleichzeitig zum 

Symbol der Verletzlichkeit und der Vernichtung der Menschen durch Menschen. Dem 

jahrhundertlangen Mythos des lebensspendenden und verführerischen weiblichen 

Körpers349 wird die Gewissheit des Todes und der Verzweiflung entgegengestellt. 

Assoziationen mit Berenike, die Venus ihre Haare überlässt, um ihren Mann zu 

schützen, werden wach, aber auch der gewaltsame Verrat Delilas an Simson. Eros 

und Gewalt, Eros und Thanatos stehen in dieser Performance auf einer Ebene. 

Herbert Marcuse unterstreicht in seinem Essay Die Permanenz der Kunst diese 

Verbindungslinie:  

Eros und Thanatos sind nicht nur Gegner, sie sind auch Liebende. Aggression 
und Dekonstruktion mögen immer mehr in den Dienst des Eros treten, aber 
Eros selbst wirkt unter dem Zeichen des Leidens, der Vergangenheit.350 
 

Die Schönheit und das Böse liegen nah beieinander, auch dieses Bild wurde immer 

wieder mit dem Frauenkörper verbunden.351 Venus wird meist mit langem schönem 

Haar dargestellt, das als Zeichen der Lust definiert wird. Das Haar als 

verführerisches Element wird in Ebrea zum Zeichen für Tod und Vernichtung. Die 

Frage nach Identität und Identitätsverlust wird über den Spiegel transportiert, auf 

dem die Frau den Davidstern legt.352 Sie kann sich darin sehen, und aus dem 

Spiegel der Eitelkeit wird die Spiegelung der Grausamkeit einer historischen Realität. 

Für die Kunsthistorikerin Christov-Bakargiev ist der Spiegel als ein weiterer Schermo, 

ein Bildschirm, im OEuvre Mauris zu verstehen.353 Natürlich kann ein Spiegel eine 

                                                 
349 Der weibliche Körper wurde und wird in seiner vermeintlichen oder tatsächlichen Ambivalenz 
wahrgenommen. Dies wird auch deutlich im Mythos der Venus. Vgl. Ausst. Kat. Köln München Antwerpen. 
2000/2001; Ausst. Kat. Mailand. 1988 
350 Marcuse. 1977, S. 74 
351 Vgl. Fleming. 2000, S. 25-34 
352 In diesem Zusammenhang sei auch auf die Analyse der Ich-Spiegelung Lacans hingewiesen. Vgl.: 
Lacan. 1998, S. 740-745 
353 Vgl. Christov-Bakargiev. 1997, S. 25 



 79 

Fläche zur Projektion sein, aber die Projektion kann vor allem durch die eigene 

Spiegelung gebrochen werden. Die Oberfläche des Spiegels ist auch als eine Art 

Kenotaph zu interpretieren, auf dem Mauri ein Zeichen für die abwesenden Opfer 

legen lässt. Der Bezug zur Bibel wird auch über einen Spruch im Eingangsbereich 

der Performance gezeigt, wo die Klage Rachels abgedruckt wird, die ihre Kinder 

verloren hat.354 Diese sind in einem Kenotaph beerdigt worden. Das kann die 

Interpretation der Installation als Ort der Erinnerung des Abwesend-Anwesenden 

verstärken.  

 

 

 

3.3.2 Cultura e natura / Ideologia e natura 
 

In der Performance Cultura e natura von 1973 in der Galleria Duemila in Bologna - 

bei den Aufführungen ab 1974 wird der Titel in Ideologia e natura umbenannt355 - 

steht eine Frau in faschistischer Jugenduniform auf der Bühne. In mechanischen 

Handbewegungen zieht sie sich mehrmals hintereinander die Uniform an und aus 

(Abb. 19). Dabei steht sie meist auf einem mit hebräischen Zeichen bedeckten 

Teppich. Wie bei allen mehrfach präsentierten Performances verändert Mauri die 

Szene.356 Von Aufführung zu Aufführung fügt er jeweils unterschiedliche Elemente 

aus seinen vorangegangenen Werken ein. In der ersten Variation hängt ein 

Rasterbild des Kopfes Mussolinis abgebildet auf einer Uhr - ein Detail aus Ebrea - 

hinter der Performerin (Abb. 5). Bei einer Inszenierung in Vancouver 1978 

dramatisiert Mauri das Geschehen, indem er einen Spot auf die Performerin werfen 

lässt. Dabei fällt der schwarze Schatten der Frauensilhouette auf eine Art Leinwand 

(Abb. 20). Die Performance scheint hier eher einem Film oder einer Art 

Schattentheater zu gleichen, darüber hinaus präsentiert Mauri eine weitere Variante 

des Schermo. Im Laufe der Zeit verändert sich der Frauentyp in der Performance. 

Die androgyne Gestalt der ersten Performance weicht einem weiblicheren, 

verführerischen Frauenbild. In der Performance in der Galleria Nazionale d'Arte 

Moderna e Contemporanea in Rom von 1994 sind die Anlehnungen an das Sujet 

                                                 
354 Vgl. Bibel. 1979, S. 537 
355 Diese Angaben sind dem Ausst. Kat. Rom 1994 Seite 142 entnommen.  
356 Cultura e Natura beziehungsweise Ideologia e Natura wurde wie die anderen ideologischen Arbeiten 
Mauris in den 1980er Jahren nicht realisiert. 



 80 

Venus deutlich: die Performerin hat langes blondes Haar, das sie offen trägt, ihre 

Figur ist eher rundlich und weiblich (Abb. 21).  

 

In der Performance dreht sich die Frau in der faschistischen Uniform immer um sich 

selbst, bei jeder Vierteldrehung hält sie inne und zieht sich eines ihrer 

Kleidungsstücke aus, faltet es pedantisch zusammen, und legt es auf einen Stuhl, 

Schemel oder Kasten, je nach Aufführung. Emotionslos entledigt sie sich der dunklen 

Pelerine, der dunklen Mütze, des dunklen Halsbandes, der weißen Bluse, der 

dunklen Lackschuhe, des dunklen Gürtels, der weißen Strümpfe, des dunklen 

Rockes und der weißen Unterhose. Sie entkleidet sich zunächst in einer Reihenfolge, 

die die meisten Menschen nachvollziehen können. Dann zieht sie sich in einer 

anderen Reihenfolge wieder an. Beim nächsten Ausziehen probiert sie eine neue 

Kombination. Die Reihenfolge der Kleidungsstücke, die sie als erstes an- oder 

auszieht, wird immer unnatürlicher. So hat sie teilweise nur das Halsband der 

Uniform an, wobei sie mühsam zuvor die Bluse ausgezogen hat, ohne zunächst das 

Halsband zu entfernen. Oder sie entledigt sich zum Schluss der Unterhosen, obwohl 

sie schon vorher in die Schuhe geschlüpft ist. Egal wie sie sich aus- und anzieht, sie 

verweilt nie lange in einem Zustand. Ist sie bei einer Drehung ganz von der Uniform 

befreit, so hat sie bei der nächsten Drehung bereits schon wieder eines der 

ideologisierten Kleidungsstücke an. Die Nacktheit wird in der trancehaften 

Bewegtheit nie zelebriert, sie ist ein Zustand wie jeder andere. Die Performerin zeigt 

keinerlei Gefühle, sie scheint eine Maschine, die schematisch die Handgriffe 

ausführt. Am Schluss setzt sich die Frau mit angewinkeltem Bein auf den 

Gegenstand, auf dem sie zuvor ihre Sachen abgelegt hat. Sie ist vollkommen 

bekleidet und starrt ins Leere (Abb. 22). Durch die angewinkelten Knie sieht man die 

Beine und die Unterhose. Das setzt dem emotionslosen Ritual eine erotische 

Komponente entgegen, die Betrachtenden werden zu Voyeuren. 

 

Das Rituelle dieser Handlung ist überdeutlich. Der alltägliche Akt des Aus- und 

Anziehens, der hier in seiner Sinnhaftigkeit überhöht wird, erhält durch die Repetition 

einen zeremoniellen Charakter. Betont wird der religiös rituelle Aspekt durch die 

Ausführung auf dem Teppich mit den jüdischen Zeichen. Dieser kann als eine Art 

Gebetsteppich interpretiert werden, der für den gläubigen Juden im Tempel und in 



 81 

der eigenen Wohnstätte als Heiligtum gilt.357 Ein profaner Akt wird in der Kunst mit 

einem Objekt aus dem Bereich der religiösen Handlung verbunden. Daraus 

konstituiert sich ein Ritus der Läuterung und Transformation, der aber nicht zu einer 

neuen Bewusstseinsstufe führen kann. Performerin und Betrachtende müssen 

innerhalb der Ideologie des Faschismus verbleiben. Die Performerin kann sich ihrer 

Uniform nicht entledigen, sie ist am Ende angezogen, wie oft sie auch eine Befreiung 

von der Uniform versuchte. In der Performance werden wie in anderen Arbeiten 

musikalische Komponenten mit einbezogen, in diesem Fall wird Orgelmusik von 

Bach eingespielt. Neben dem Teppich mit hebräischen Zeichen kann auch die Musik 

an einen liturgischen Akt erinnern. Das macht die Kunst wieder zu einem 

Experimentierfeld der Läuterung unter christlichen Vorzeichen, in der auf eine 

Befreiung von der faschistischen Uniform und damit als pars pro toto vom 

Faschismus gehofft wird.  

 

 

3.3.2.1 Körper als ideologiefreier Raum? 
 

In der Aktion befindet sich die Performerin im ewigen Schwebezustand zwischen 

faschistischer Ideologie auf der einen und dem sündenfreien Naturzustand auf der 

anderen Seite. In ihrer Blöße erscheint sie zunächst unschuldig. Sobald sich die Frau 

ein Kleidungsstück anzieht, wird sie durch die Ideologie der Uniform kontaminiert, 

egal wie sie sich die einzelnen Teile überstülpt. Geht man von den vielen religiösen 

Implikationen in Mauris Werken aus, liegt es nahe, bei der Interpretation des 

unbekleideten Frauenkörpers auch die christliche Konnotation des Nacktseins zu 

berücksichtigen. „Beide waren nackt, der Mann und sein Weib. Aber sie schämten 

sich nicht voreinander.”358 Der Naturzustand war unschuldig, aber auch 

erkenntnislos. Diesem kurzen Intermezzo folgte die Vertreibung aus dem Paradies, 

denn der nackte und damit zunächst impliziert unschuldige Körper der Frau dient als 

Matrix für die Ideologie, die sich ihrer bemächtigt. „Nun gingen beiden die Augen auf 

und sie erkannten, dass sie nackt waren.”359 Der Baum der Erkenntnis versetzt den 

Menschen in die Lage, Gutes und Böses zu erkennen, aber auch dem Bösen zu 

erliegen, wie sich in der nachfolgenden Bibelstelle von Kain und Abel zeigt. Das 

                                                 
357 Exodus 26, 1-14. In: Bibel. 1979, S. 80-81 
358 Genesis 2, 25. In: Ebd., S. 2 
359 Genesis 3, 7. In: Ebd., S. 3 



 82 

Nichterkennen der Blöße als Stadium der Unschuld, aber eben auch des 

Nichtwissens, wird von der Erkenntnis und dem Wissen um die verlorene Unschuld 

abgelöst. In der menschlichen Natur selbst ist die Möglichkeit der Fehlentscheidung 

durch Erkenntnis angelegt. Die Kultur, die aus Erkenntnis entsteht, kann ihre 

Unschuld verlieren, wenn sie von falschen Ideologien, wie in diesem Fall dem 

Faschismus, benutzt wird. Der nackte Frauenkörper symbolisiert die Urform der 

Unschuld, eben aber auch die Möglichkeit zum Fehler, die die menschliche Natur 

ausmacht. Die Performerin bleibt am Ende angekleidet, die Ideologie scheint sich 

ihrer bemächtigt zu haben. Es sind aber die Natur und die Ideologie, die eine Einheit 

bilden, denn die Ideologie ist das SUBJEKT. Der Körper ist immer als Grundlage da, 

ohne ihn gibt es keine Möglichkeit zur Manifestation der Ideologie. Täter- und 

Opferrolle sind auch in dieser Performance nicht klar definiert. Die Frau agiert auf 

einer Bühne, auf der ein Teil von Ebrea im Hintergrund zu sehen ist. Die Frage der 

Kommunikationsfähigkeit und Signifikanz gewisser Zeichen wird in Frage gestellt, da 

sie durch die Uniform als Faschistin identifiziert wird, aber durch ihre Nacktheit auch 

als Opfer und verletzliches Wesen erfasst werden kann. 

 

Der Kunsthistoriker Benjamin H. D. Buchloh sieht das Sujet weiblicher Akt in der 

Kunst des 20. Jahrhunderts diskreditiert.360 Es könne nur noch in seiner Negation 

verwandt werden. Bereits Duchamp habe das Sujet problematisiert, so dass es kein 

ante quo ohne Regression der künstlerischen Herangehensweise gebe. Er 

argumentiert, dass der Akt als Zitat unter gewissen Umständen einen Einsatz des 

Sujets rechtfertigen könnte.361 Die Analyse Buchlohs kann in ihrer Radikalität sicher 

hinterfragt werden, sie zeigt jedoch ein Problemfeld auf, das auch bei der 

Interpretation von Mauris Aktdarstellungen berücksichtigt werden soll. So können sie 

als Zitat kunsthistorischer und historischer Vorgaben gelesen werden, da sie auf der 

einen Seite in der Tradition der italienischen Body-Art stehen, auf der anderen Seite 

auf die Instrumentalisierung des weiblichen Akts im Faschismus verweisen.362 Ein 

kritisches Bewusstsein des Künstlers vorausgesetzt, könnte seine Inbesitznahme 

des Sujets Akt eine positive Neubewertung des überkommenen Motivs in der Kunst 

anzeigen. Da er den Körper als Objekt nutzt, ist jedoch die Grenze zwischen 

Instrumentalisierung und Aufdeckung von Mechanismen der Vereinnahmung 
                                                 
360 Buchlohs kritische Haltung zu dieser Frage analysiert er im Zusammenhang mit dem Einsatz der 
Fotografie bei Gerhard Richter. Buchloh. 1993, S. 19-24 
361 Vgl. ebd., S. 24 
362 Zur faschistischen Tradition siehe: Saldern. 1995, S. 79-80 



 83 

fließend. Akzentuiert man die sexuellen Konnotationen des Aktes, die Benutzung des 

Modells als Folie, so kann von einem gewissen Machismos und Voyeurismus des 

Künstlers gesprochen werden. Die Nichtwahrnehmung der selbstbestimmten 

weiblichen Individualität und Sexualität kann vor dem Hintergrund der 1970er Jahre 

als Regression verstanden werden. Ob Mauri den weiblichen Akt bewusst als Zitat 

einsetzt oder nicht, soll auch im Folgenden geklärt werden. 

 

 

3.3.2.2 Der Künstler und sein Modell 
 

Das Spannungsverhältnis, das sich zwischen Künstler und Modell aufbauen kann, 

wird im Zeitalter der Emanzipation, in dem der weibliche Akt kein unkommentiertes 

Objekt mehr sein sollte, immer stärker wahrgenommen. Mauri nimmt diesen Aspekt 

in einer seiner Arbeiten auf. Er analysiert das Verhältnis zwischen Künstler und 

Modell in der Performance Analisi dell'opera con essa stessa363, die in der Galleria 

Eros in Mailand 1975 und in der Ausstellung Ghenos Eros Thanatos364 1974 in 

Bologna gezeigt wurde. In letzterer scheint das nackte Modell der Performerin von 

Ideologia e natura zu entsprechen.365 Der angezogene Künstler sitzt mit dieser an 

einem Tisch und diskutiert mit ihr über ihre künstlerische Beziehung, über 

gegenseitige Abhängigkeiten und Erwartungen. Zunächst fragt der Künstler sein 

Modell, ob er es küssen darf. Sie stimmt zögernd zu (Abb. 23). Das erinnert an den 

Mythos von Pygmalion und Galathea.366 Laut Ovid soll Pygmalion eine Statue 

erschaffen haben, die er mit Hilfe von Venus, der Göttin der Liebe und der Schönheit, 

zum Leben erweckt haben soll.367 Pygmalion küsst Galathea nach der 

Verlebendigung, und diese errötet und kommuniziert damit nach außen ihr 

Lebendigsein.368 Der Subjektbezug zum Objekt Kunstwerk, das selbst ein Subjekt 

wird, wirft komplexe Fragestellungen auf. In Ovids Metamorphosen stellt diese 

Verwandlung Teil einer größeren Transformationsgeschichte dar und impliziert 

                                                 
363 Analyse des Kunstwerks mit sich selbst. Im Italienischen wird die Identität der Frau als Kunstwerk 
deutlicher, da opera weiblich ist und essa stessa sich grammatikalisch auf opera, inhaltlich aber auch auf die 
Performerin bezieht, mit der das Werk - sie selbst - analysiert wird. 
364 Ausst. Kat. Bologna. 1974 
365 Dieser Aktion wird in den Publikationen und Ausstellungskatalogen zu Fabio Mauri keine 
Aufmerksamkeit geschenkt. Die Autorin ist in dem Archiv des Künstlers auf Abbildungen der Performance 
gestoßen und hat mit dem Künstler den Ablauf der Performance besprochen. 
366 Zum Pygmalionkomplex siehe: Blühm. 1988. Zur Theorie siehe: Kultermann. 1998. Analyse literarischer 
Texte zum Thema: Weiser. 1998 
367 Vgl. Ovid. 1994, S. 243-254 
368 Vgl. Mayer/Naumann (Hg.). 1997, S. 17 



 84 

diverse psychologische Komponenten. Pygmalion liebt seine eigene Schöpfung so 

sehr, dass er eine sexuelle Beziehung zu ihr aufnehmen will. In seinem Drang zur 

Perfektion kann der Künstler im Mythos keinen anderen Menschen begehren, 

sondern schafft sich selbst einen Sexualpartner. Pygmalion kann als eine besondere 

Form des Narzissmus verstanden werden.369 Liebt Narziss nur sich selbst, so liebt 

Pygmalion sich in seiner Kunst. Wo diese Selbstliebe hinführen kann, zeigt der 

Mythos von Narziss, der sich in den Tod stürzt. Tod und Leben, sexuelle Anziehung 

und tödliches Ende werden in diesen Mythen miteinander verbunden.  

 

Der Mythos vom Künstler, der sich über die Kunst sein Objekt des Begehrens 

schafft, wird bei Mauri in seiner umgekehrten Form aufgezeigt. Ein lebendiges 

Wesen wird zum Objekt des Künstlers, das nur noch nach seinem Willen zu 

funktionieren hat. Wie in den Metamorphosen Ovids liegen Ent- und 

Vermenschlichung nahe beieinander, werden beide Aspekte offenbar, die zu einem 

Themenkomplex verschmelzen, der nach dem Selbst- und Anders-Sein des Subjekts 

fragt. Eine sexuelle Beziehung zu seinem KunstWerk ist bei Mauri trotz der 

Objektivierung des Subjekts theoretisch möglich.370 So weit ist Mauri auf der Bühne 

jedoch nie gegangen. Ein gewisser Voyeurismus, nicht nur beim Publikum, sondern 

beim Künstler selbst, ist während der Performances offensichtlich. Bei Ideologia e 

natura kommt Fabio Mauri scheinbar unmotiviert auf die Bühne und umläuft sein 

Kunstwerk. Er besieht sich seine Galathea und bestaunt sie. Es kommt zu keiner 

Berührung, aber es entsteht eine Spannung zwischen beiden.  

 

Die Anlehnung an den Pygmalionmythos ist offensichtlich, aber es sind auch Zitate 

künstlerischer Vorbilder zu erkennen: das Foto, das Duchamp zeigt,371 wie er mit 

einer nackten Frau Schach spielt; Yves Klein, der seine nackten Modelle anleitet, 

Spuren auf Papier zu hinterlassen;372 die Signieraktionen Manzonis373. Die Frau als 

                                                 
369 Vgl. Wurmser. 1997, S. 163-194 
370 Im Gegensatz zu René Magrittes Pygmalionvariante Der Versuch des Unmöglichen von 1928, bei der 
Künstler und Modell auf der Bildebene präsentiert werden. Der Künstler im Bild ist angezogen, die Frau nackt. Zu 
beachten ist hier die Frage nach lebendig-toten Materialien, Leben, Kunst und Illusion. Ausst. Kat. Brüssel. 1998, 
Abb. S. 105 
371 In der italienischen Forschung hat der Kunstkritiker Achille Bonito Oliva einen besonderen Schwerpunkt 
auf das Schachspielen gelegt, auch wenn es sich bei dem Foto nicht um eine von Duchamp proklamierte 
Kunstaktion handelt. Siehe: Ausst. Kat. Neapel. 1973. Siehe auch: Bonito Oliva. 1976, Abb. S. 88-89; Ausst. Kat. 
Wien. 1995/1996, S. 361 
372 Yves Klein soll die ersten Experimente mit lebenden Pinseln am 05.06.1958 in dem Appartement von 
Robert Godet in Paris ausgeführt haben. Ausst. Kat. Nizza Prato. 2000/2001, S. 130. Buchloh sieht darin eine 
reaktionäre Rauschenberg Paraphrase und ein zynisches Manifest. Buchloh. 1993, S. 25 



 85 

lebendiges Wesen tritt in Aktion und der Bezug Kunst - Leben wird plakativ ins 

Blickfeld gesetzt. Außerdem wird über den Akt die Stellung des Künstlers innerhalb 

des künstlerischen Gefüges in Frage gestellt. Die Fotografie des schachspielenden 

Duchamps prägt das Bild eines Künstlers mit, der sich offenbar nie in ein 

künstlerisches Korsett zwängen lassen will. Die Frage nach der Kunst bleibt dabei 

bewusst unbeantwortet. Im Gefüge der sexuellen Spiele und Konnotationen ist dies 

nur eine Variante in Duchamps Schaffen. Manzoni vereint Duchamps Ready-Made-

Gedanken mit einer auf die Anwesenheit des menschlichen Körpers abzielenden 

Kunst. Klein ist nicht mehr selbst Ausführender, er lässt lebendige Pinsel seine Kunst 

realisieren. Dabei bleibt sein Kunstprodukt im Gegensatz zu allen anderen 

besprochenen Werke, die nur in Fotografien festgehalten werden konnten, 

permanent, obwohl die Entstehung punktuell ist. Mauri verdeutlicht seine 

Abhängigkeit von einem anderen Lebewesen, da für ihn die Kunst auch Heilung 

bedeuten soll. 

 

Eros und Thanatos werden in Mauris Performances miteinander in Verbindung 

gesetzt. Die stigmatisierte Jüdin legt aus ihren Haaren das Zeichen der Verfolgung 

und des Massenmordes, wirkt aber in ihrer Nacktheit erotisch. Vernichtung und Sex 

werden konnotiert. Der Philosoph und Künstler Georges Bataille weist darauf hin, 

dass der Orgasmus im französischen als petite mort bezeichnet wird und analysiert 

den Zusammenhang zwischen Sex und Tod vor allem im Surrealismus.374 Gerade 

auch bei der Performance Cultura e natura ist das An- und Ausziehen der Uniform 

ein erotischer Akt. Mit Uniformen und nationalsozialistischen Zeichen können sich bei 

gewissen Menschen sexuelle Vorstellungen und Wünsche verbinden. So werden im 

Bereich von Sex und Gewalt, und vor allem bei sadomasochistischen Praktiken nach 

Angaben der amerikanischen Kritikerin Susan Sontag oft nationalsozialistische 

Symbole eingesetzt.375 Die Brutalität der Macht und des absolut Bösen, das im 

Nationalsozialismus gesehen wird, wird gleichzeitig als anziehend und erotisierend 

wahrgenommen. Die Sexualisierung der Gewalt durch den Nationalsozialismus wirkt 

laut Sontag auf sexuelle Praktiken einiger Menschen ein, die beispielsweise SS-

Runen und andere Symbole in ihr Sexualverhalten integrieren. Der Historiker Saul 

Friedländer sieht in seiner essayistischen Analyse Kitsch und Tod. Der Widerschein 
                                                                                                                                                         
373 Erstmals soll er diesen Akt am 13.01.1961 in dem Studio Filmgiornale in Mailand ausgeführt haben. 
Battino,/Palazzoli (Hg.). 1991, S. 116 
374 Vgl. Bataille. 1965, S. 11-12 
375 Vgl. Sontag. 1990, S. 121 



 86 

des Nazismus376 eine direkte Beziehung zwischen der Gewalt des 

Nationalsozialismus und seiner erotischen Anziehungskraft. Er erzeuge einen 

existentiellen Schauder,377 der auch in der Erotik zu spüren sei. In Mauris 

Performance werden weder auf sexueller noch auf Gewaltebene Perversitäten 

gezeigt. Aber die kühle Erotik und der kalkulierte Terror genügen, Schrecken und 

einen Schauer zu erzeugen, der auch auf die sexuell aufgeladene Stimmung 

zurückgeführt werden kann. 

  

In der von Mauri inszenierten Arbeit Analisi con essa stessa kreiert der Künstler eine 

psychoanalytische Sitzung. Und tatsächlich hat die entblößte Frau einen Notizblock 

vor sich liegen und fungiert trotz ihrer Nacktheit und Verletzlichkeit als Analytikerin. 

Erinnert man sich an den geschichtlichen Hintergrund des Werkes und Mauris 

Auffassung, nach der in der Kunst die Befreiung von den Gefühlen des Versagens 

und der Trauer möglich sei, so wird die psychoanalytische Sitzung zu einem Akt, in 

dem kunsthistorische Implikationen zur Sprache kommen. Die Performerin verkörpert 

die Kunst, die Rettung bringen soll, und analysiert dies gleichzeitig mit dem Künstler 

als Initiator von Kunstwerken. Dabei werden neben der Verarbeitung von Gewalt- 

und Trauergefühlen durch die Auseinandersetzung mit dem Faschismus, auch 

verdrängte sexuelle Wünsche offenbar. Durch den Hinweis auf verdrängte sexuelle 

Wünsche können Bezüge zu Freuds Psychoanalyse hergestellt werden. Die 

Verbindung zwischen lebendigen und toten Materialien, sei es auch nur auf 

imaginärer Ebene durch die Gleichsetzung des lebendigen Organismus Frau mit 

dem eigentlich toten Kunstwerk, erzeugt ein Unbehagen, das mit einer krankhaften 

Verdrängung zu tun haben kann.  

 

Freuds Analyse des Romans Gradiva von Wilhelm Jensen spricht diese Problematik 

an.378 Ein Mann, der alle seine Triebe verdrängt und auf die Archäologie übertragen 

hat, also von dem lebendigen Fleisch auf die tote Materie, forscht in Pompeji. Dort 

geht sein Übertragungsmechanismus so weit, dass er sich in ein Relief verliebt, das 

sich verlebendigt. Zoe, Leben, heißt die Frau. Er trifft auf sie in der Mittagsstunde in 

Pompeji, und sie bietet sich als Analytikerin an. Sie lässt sich auf seine Imagination 

                                                 
376 Friedländer. 1999 
377 Ebd., S. 77 
378 Freud. 1969 



 87 

ein und führt ihn dadurch zu einer sexuellen körperlichen Beziehung zu ihr zurück.379 

Oftmals werden in diesem Roman lebendige und tote Materialien miteinander in 

Verbindung gesetzt. Durch diese Überschneidungen kommt es zu einer Freisetzung 

der verdrängten Erlebnisse und zu einer Überwindung derselben über die 

verlebendigte Kunst.  

 

In Mauris Performances können ebenfalls mehrere Verbindungen von lebendigen 

und toten Materialien festgestellt werden. Das Haar ist ein Beispiel, wo konkret 

Vitales und Entseeltes in einem Material konvergiert. Haare sind Teil des Menschen, 

wachsen aus dem Mensch heraus, liegen die abgeschnittenen Haare in der Hand, so 

wirken sie kalt und tot. Ein abgeschnittener Zopf erzeugt nach Jahren eher ein 

ungutes Gefühl, als eine nostalgisch-schwärmerische Stimmung. Die Vermischung 

von Totem im Lebendigen und Lebendigem im Toten sind Indizien für eine 

psychologische Aufarbeitung verdrängter Wünsche oder Trauer. In der 

Analysesitzung zeigt Mauri die Erwartungen an seine Kunst und kommentiert sie in 

dem kunsthistorischen Rahmen ironisch. Der Künstler als Patient wird von seinem 

Modell vorgeführt, das vom Künstler wiederum für seine Aufarbeitung 

instrumentalisiert worden ist. 

 

Der Kunsthistoriker Udo Kultermann sieht im Pygmalionmythos gerade eine positive 

Komponente.  

Pygmalion wird zum Symbol des Künstlerischen überhaupt, als Zeichen für 
das künstlerische Tun und der Beziehung zwischen der mechanischen und 
toten Wirklichkeit des Materials und der von innen her belebten, mit Wärme 
und Leben begabten Seinswahrheit der Kunst.380  

 

Mauris Kunst als umgekehrter Pygmalionmythos, der in der Performance zum Ritus 

wird, zeigt eine Verlebendigung der Kunst, in der aber ein Hang zur Dekonstruktion 

zu erkennen ist. Die Performerin, die es übernimmt, in der Kunst die Ebene des 

potenziellen Opfers Ebrea und die der potenziellen Verbrecherin durch das Anlegen 

der faschistischen Uniform zu übernehmen, wird zum Objekt degradiert. Auch wenn 

sie als Subjekt befragt wird, so steht sie doch in ihrer Rolle als Kunstwerk vor dem 

Publikum und nicht als Person, obwohl der Künstler sie nach ihren Gefühlen 

befragen wird. Sie verbleibt weiterhin im Kunstkontext, so wie der Künstler, dessen 

                                                 
379 Vgl. ebd., S. 23-25 
380 Kultermann. 1998, S. 2 



 88 

Analyse im Zentrum des Interesses steht. Auf der anderen Seite problematisiert er 

das Verhältnis von Modell und Künstler und zeigt damit ein Bewusstsein, das auf 

einen reflektierten und nicht nur instrumentalisierenden Einsatz des Sujets weiblicher 

Akt hinweist. Der Verweis auf historische Vorbilder ist evident und eröffnet ein Spiel 

von Bezügen, die es in Mauris Werkkontext zu verorten gilt. 

 

 

3.3.3 Projektionen – Der Körper als Bildschirm 
 

Mauri hat bereits Mitte der 1960er Jahre Filme als Environment auf Museumswände 

projiziert.381 Unter dem Titel Cinema come rito382 präsentiert er in der Retrospektive 

von 1969 die Gestaltung eines Saales, der als große Kirche bezeichnet wird. Das 

Medium Film wird in dieser Ausstellung zum ersten Mal in Mauris OEuvre eingeführt. 

In den 1970er Jahren projiziert der Künstler Filme auf unterschiedliche Objekte und 

auf menschliche Körper.383 Mit den Projektionen auf menschliche Körper werden die 

Leiber in eine andere räumliche und soziale Realität überführt. Die Frage nach der 

Repräsentation des Körpers, die in den anderen Performances bereits angedeutet 

wurde, wird erneut problematisiert. Der Körper tritt hier weniger performativ und 

handelnd in Erscheinung,384 stattdessen als ein Organismus, der Bilder reflektiert. 

Während der Körper im Kunstkontext direkt anwesend ist, werden auf ihm aber 

Bilder der Abwesenheit präsentiert. Der Film als Medium der Scheinpräsenz wird auf 

einem realen Menschen gezeigt. Dietmar Kamper analysiert kritisch das Verhältnis 

zwischen Bildern und Körpern. Seiner Meinung nach stirbt der reale Körper in Folge 

der zeitgenössischen Repräsentationsflut ab. Er sei nur noch als Leichnam zu 

bestimmen.385 Mauri nimmt gerade das, was den Körper nach Kamper zum 

Leichnam macht, und präsentiert ihn auf der organischen Projektionsfläche als 

lebendigen Komplex. Der Körper wird aber auch zur Fläche. Das reale Dasein des 

Körpers wird zum Bildschirm der besonderen Art. Wahrgenommen wird nicht das 

Organhafte und Lebendige des Körperlichen, sondern dessen Präsenz im Raum. Der 

Körper bleibt aber als solcher in seiner Individualität erhalten, vor allem bei den 

                                                 
381 Dokumentiert ist diese Projektion auf der Triennale Tempo libero in Mailand von 1964. Mauri war damals 
mit De Pezzi, Bay, Crippa und Fontana als Hauptvertreter Italiens geladen. Pansera. 1978, S. 499 
382 Ausst. Kat. Rom. 1969a, S. 61-62 
383 Die meisten Projektionen sind von 1975 bis 1980 realisiert worden. Dabei hat er diverse Menschen und 
Dinge als Projektionsflächen eingesetzt. Siehe Kapitel 3.3.3.1 
384 Über den performativen Körper und seine Beziehung zum Ritual: Wulf. 2002, S. 207-218 
385 Kamper. 2002, S. 167-169 



 89 

Projektionen auf den Regisseuren der Filme, die sich als intellektuelle Fläche 

anbieten und als solche zu interpretieren sind. Die Schein-Neutralität der 

Körperfläche und des daraus resultierenden Bildschirms ist brüchig, denn der 

Mensch geht mit all seinen Gedanken und Erinnerung eine Symbiose mit den Bildern 

des Films ein. Beide Medien, der Körper und der Film, sollen transformiert und in 

ihrer Vielschichtigkeit deutbar gemacht werden. 

 

Neben Film und Körper wird die Projektion als solche in den Aktionen analysiert. Das 

Filmgerät wird bewusst gezeigt386 und vom Künstler manipuliert. Wird der Film auf 

eine runde Fläche projiziert, so ist das Projektionsrohr rund, bei einer viereckigen 

Fläche viereckig. Dem Betrachtenden selbst wird der Anblick der Filme nicht leicht 

gemacht. Man muss sich oft nach unten beugen, um die Filme im Eimer (Abb. 24) 

oder auf einer Waage (Abb. 25) zu sehen. Das Summen des Projektionsgeräts lenkt 

vom Ton des Films ab, der kaum noch zu verstehen ist. Damit wird die Wiedergabe 

des Films an sich zum Objekt, die Wahrnehmung mehrfach entfremdet und 

gebrochen. Durch die Projektion des Films wird die scheinbare Dreidimensionalität 

des Filmmaterials entlarvt. Der Körper, der im Film zur Fläche wird,387 kann so wieder 

als Körper begriffen werden. Denn die Projektionsfläche an sich ist dreidimensional 

und lässt den Film in seiner zweidimensionalen Realität offenbar werden. 

 

 

                                                 
386 Mauri macht in einem anderen Werk das Objekt Projektor selbst zum Kunstwerk. Bei der Installation 
Cinema a luce solida von 1968 wird das Licht der Projektion materialisiert. Das Werk Scultura cinema in metallo 
ist in keinem Ausstellungskatalog veröffentlicht worden. 
387 Dieses Phänomen schildert Rudolf Arnheim in seiner Analyse des Films. Arnheim. 1974, S. 24-26 



 90 

3.3.3.1 Senza Ideologia 
 
Mitte der 1970er Jahre konzipiert Fabio Mauri die Projektions-Aktionen Senza 

Ideologia. Neben einem weiblichen Akt dienen ein Eimer voll Milch, eine Waage oder 

ein rekonstruierter Omnibus als Projektionsfläche. Der Mikrokosmos einer 

Billardkugel ist Bildschirm für einen dokumentarischen Kriegsfilm, die größte Fläche 

stellt die Hauswand einer Galerie dar.388 Die Filme, die der Künstler für die Senza, 

Senza titolo oder auch Senza ideologia (Abb. 4) benannten Aktionen einsetzt,389 sind 

international bekannte Filme der 1920er bis 1970er Jahre, die zum künstlerisch-

intellektuellen Kinorepertoire mit experimentellem Charakter gezählt werden können. 

So werden auch Filme von Pier Paolo Pasolini, der für sein ideologisches Kino des 

Nachkriegsitalien bekannt ist, von Fabio Mauri in seinen Projektionen verwandt: Il 

vangelo secondo Matteo (1964), Uccellacci e uccellini (1965) und Medea (1968). 

Dies sind drei bedeutende Filme Pasolinis, die sich mit unterschiedlichen Themen 

auseinandersetzen, denen ein religiös-ritueller Hintergrund gemeinsam ist. In den 

meisten Filmen werden Ungerechtigkeiten in der Gesellschaft aufgezeigt. Vor allem 

in Uccellacci e uccellini wird das Thema der Ideologie angesprochen. Einer der 

Protagonisten des Werks ist ein Rabe, der sich mit dem Namen Ideologia vorstellt. Er 

hält kommunistisch angehauchte Reden über die Ungleichheit und die Ausbeutung in 

der kapitalistischen Gesellschaft, die die beiden menschlichen Protagonisten 

eigentlich nicht hören wollen. Am Ende des Films siegt das Sein über das 

Bewusstsein: Der Rabe wird von den Menschen verspeist. Der Film Medea nimmt 

innerhalb Pasolinis Werk eine herausragende Stellung ein. Zum einen durch die 

Verarbeitung des mythischen Stoffes und der Besetzung des Films - Maria Callas in 

der Rolle der Medea. Zum anderen hat Fabio Mauri ein besonderes Verhältnis zu 

diesem Film, da er selbst den König Paleas, den Onkel Jasons, spielt.390 

 

Den Filmen ist gemeinsam, dass eine Persönlichkeit im Zentrum des Geschehens 

steht, die einen starken Charakter und den Willen zur Veränderung in sich trägt. Sei 

es Jesus, der durch seine Ansichten die Menschheitsgeschichte verändert hat, sei es 

Medea, die als starke Frau auftritt und selbst vor dem Mord der eigenen Kinder nicht 

zurückschreckt, um ihre eigene Identität nicht zu verraten. Ähnlich herausragende 

                                                 
388 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 155-158 
389 Hinweise auf die ausgewählten Filme in: Mauri. 1969 II, S. 25 und in: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 155-158 
390 Angaben des Künstlers. Die Autorin hat diese Aussage bei der Ansicht des Films verifiziert. 



 91 

Figuren prägen die anderen Filme, die Mauri als Material für seine Aktionen gewählt 

hat. In den Filmen werden historische Persönlichkeiten beleuchtet wie Johanna von 

Orleans in einer anonymen Fassung aus den 1920er Jahren und der russische 

Nationalheld Alexander Nevskij (1938) im gleichnamigen Film des russischen 

Regisseurs Sergej Eisenstein. Beide kämpfen für Freiheit und Unabhängigkeit, wobei 

vor allem Eisensteins Werk in einem direkten Bezug zur russischen Geschichte 

steht.391 Im Kriegsepos Westfront 1918 (1930) von G. W. Pabst392 und dem Werk 

Gertrud (1964) von Carl Theodor Dreyer werden einfache Menschen als Helden oder 

Opfer ihrer Zeit ausgemacht. In Dreyers Film überwindet die Protagonistin die 

Mauern ihres bürgerlichen Seins und flieht aus ihrer Ehe. In Westfront werden die 

Schrecken des Krieges verdeutlicht und die Schuldfrage angesprochen. Einer der 

Protagonisten macht deutlich Alle sind wir schuld. Pabsts Werk hat eine moralische 

Botschaft an die Zeitgenossen der 1930er Jahre. Die typische filmische 

Schlusseinstellung Ende wird mit einem Frage- und einem Ausrufezeichen versehen: 

Ende?! 

 

Fabio Mauri manifestiert mit den ausgewählten Filmen das von ihm proklamierte 

ideologische Geschichts- und Menschenbild, ohne Filme einzusetzen, die direkt mit 

der Aufarbeitung des Faschismus zusammenhängen. Die Regisseure der 

ausgewählten Filme arbeiten interdisziplinär, so erinnert Eisensteins Epos an eine 

Oper, Dreyer greift auf Inszenierungstechniken des Theaters zurück. Diese Filme 

werden in Mauris Aktionen interdisziplinär eingesetzt: Der Film als Kunstwerk wird 

über die Projektion Teil eines anderen Kunstwerkes. Eine besondere Bedeutung hat 

die Performance für die Weiterentwicklung von Mauris Kunsttheorie und die 

Auseinandersetzung mit den diversen Formen der Kommunikation. Die Schermi der 

1950er und 1960er Jahre zeigen den leeren Bildschirm (Abb. 26) als Sinnbild der 

Sprachlosigkeit, die den Betrachtenden dazu anregt, unendlich viele imaginäre Bilder 

zu produzieren. In seiner Installation mit skulpturalem Charakter Pile e cinema a luce 

solida (Abb. 27) von 1968393 entfernt er sich vom Bildschirm und nimmt den 

Lichtstrahl der Projektion ins Visier. Aus dem körperlosen Strahl, der den Film 

transportiert, wird ein Objekt aus gelbem Plastik, das einen taktilen Charakter hat. 

Mauri kreiert aus dem nicht zu fassenden Lichtstrahl einen dinglichen Widerstand. 
                                                 
391 Prinz Alexander kämpfte und siegte im 14. Jahrhundert gegen die deutschen Usurpatoren. So rief er die 
Russen zu Vaterlandsliebe und kollektiver Verteidigung auf. 
392 Jacobson (Hg.). 1997, S. 105-110 
393 Siehe hierzu auch: Dorfles. 1968, S. 93-94 



 92 

Damit hinterfragt der Künstler die eigentliche Beschaffenheit des Lichts. Der Film an 

sich als Erinnerungsüberträger ist Ausdruck des menschlichen Intellekts. Im Film 

kann man die Gedanken auf der Filmrolle festgehalten, die dann über den Lichtstrahl 

zum Leben erweckt werden.394 In den Pile a luce solida, die für die Triennale XIV in 

Mailand geplant waren, wird der Aspekt des verstofflichten Lichtstrahls erneut betont.  

 

In Mauris Projektionen wird das Verhältnis von Strahl und Bildschirm neu definiert. 

Der Strahl soll nach den Vorstellungen des Künstlers das Verhältnis zwischen 

Geist/Seele und Welt verdeutlichen.395 Auf der einen Seite steht der nicht 

materialisierte geistige Bereich des Lichts, auf der anderen Seite die Bildschirme, die 

nicht neutral sind. Der Strahl wird als materialisiertes Objekt in die Welt gesetzt, der 

Körper als Kosmos trägt den Geist in sich. Die Bildschirme haben einen höchst 

symbolischen Charakter. Der menschliche Körper oder andere Materialien fangen 

den Lichtstrahl auf und verleihen ihm eine neue Bedeutungsebene.396 Dabei stellt der 

Mensch eine besondere Bildfläche da, denn er selbst ist Träger einer Ideologie und 

eines Weltbildes. Diese kann dem Inhalt des Filmes entsprechen oder 

entgegenstehen. Zugleich macht der Körper der Performerin die Betrachtung des 

Films erst möglich. Würde sie aufstehen oder verschwinden, würde der Lichtstrahl 

ins Leere laufen. Die kurze Dauer der Filmprojektion wird dem statischen Sein des 

Projektors und der Filmrolle entgegengesetzt. Dieses filmische Zubehör wird dem 

Publikum bewusst präsentiert und ist integraler Bestandteil der Installation. Die 

flüchtigen, immateriellen Bilder und die notwendigen projektionstechnischen 

Bedingungen werden in ihrer gegenseitigen Abhängigkeit veranschaulicht.  

 

Insgesamt verändert die Vorführung auf den unterschiedlichen Objekten die 

Wahrnehmung des Films erheblich. Nicht nur, dass der Betrachtende mit Mühe dem 

Geschehen folgen kann, da die Bildfläche  klein ist und der Geräuschpegel der 

Maschinerie und des Tons  groß, sondern er wird durch die Projektion und die 

Entstehungsweise derselben abgelenkt. Der Film wird materialisiert und damit seiner 

besonderen Konsistenz des Nurbildes über den Strahl beraubt. Als Objekt ist er in 

einen neuen Seinszusammenhang überführt. Kerry Brougher äußert in seiner 
                                                 
394 Mauri hat bereits Anfang der 1960er Jahre in seinen Arbeiten Teile des Filmzubehörs aufgegriffen, so in 
Coda grigia von 1960. Sie besteht aus einer Filmrolle, auf der Mauri mit Farbe Lichtreflexe aufgemalt hat. Der 
Film wird als Material präsentiert, das wie ein Bild behandelt wird. Diesen Aspekt akzentuiert der Kunsthistoriker 
Calvesi. Calvesi. 1997, S. 15-18 
395 Vgl. Mauri. 1984b, S. 22 
396 Vgl. ebd. 



 93 

Analyse von Mauris Projektions-Aktionen, Mauri nehme den Filmen durch die 

Rückführung in eine skulpturale Projektion die hypnotische Essenz und den 

Illusionscharakter.397 Auf der anderen Seite unterstützt ein verdunkelter Raum voller 

Projektionen die Suggestivkraft, zwar nicht die jedes einzelnen Filmes, aber der 

Möglichkeit der technischen Reproduktion an sich. Laut Mauri kommt es zu einer 

nascitá des Films.398 Vor allem der menschliche Körper gibt der Projektion eine neue 

mystische Essenz und rückt den Betrachtenden in eine andere Welt der 

menschlichen Kommunikation. Durch die Projektion eines konkreten Filmes auf der 

Haut ist der menschliche Körper im Gegensatz zu dem weißen Schermo keine 

Leerstelle mehr, auf die alles übertragen werden kann, sondern zeitweise Träger 

einer bestimmten Botschaft. Gleichzeitig verdeutlicht Mauri, dass der Mensch zur 

Projektionsfläche für jede beliebige Botschaft und Ideologie werden kann. Das 

Gedächtnis funktioniert nach Mauri wie ein Film, der gedreht wird. Das macht das 

Medium Film zu einer doppelten Gedächtnismetapher. Es steht nicht nur für die 

Vergangenheit eines Regisseurs, der ein bestimmtes kreatives Statement in einem 

bestimmten Zeitkontext geschaffen hat, sondern die Filmrolle an sich wird zum 

Zeichen eines Gedächtnisabdruckes. Deshalb werden beide Ebenen gleichberechtigt 

präsentiert: Der Film als Material und der Film als Strahl, der als einziges Medium 

den Inhalt des Filmes transportiert. 

 

 

3.3.3.2 Intellettuale – Der Regisseur und sein Film 
 

In den zwei Aktionen mit dem Titel Intellettuale, die im Jahr 1975 erstmals und in 

dieser Form einmalig gezeigt werden,399 steht der Körper, der als Bildschirm 

gebraucht wird, in einem besonderen Verhältnis zu dem auf ihn projizierten Film: Der 

ungarische Regisseur Miklós Jancsó und der italienische Pier Paolo Pasolini sind 

Projektionsflächen ihrer eigenen Filme.400 Mauri hat zwei Regisseure ausgewählt, mit 

denen er in persönlichem Kontakt stand. Beide zeichnen sich durch ihr politisches 

                                                 
397 Ausst. Kat. Los Angeles Columbus (Ohio) Rom u. a. 1996/1997, S. 95 
398 Mauri. 1984b, S. 22 
399 Die Projektion auf Jancsó war einer der drei Teile der Ausstellungsaktion oscuramento, die am 
08.04.1975 an unterschiedlichen Orten in Rom stattfand. Im Studio Cannaviello in Rom wurde die Projektion 
durchgeführt. Vgl. Ausst. Kat. Rom. 1975, o. S. Auf Pasolini projiziert Mauri den Film zur Einweihung der Galleria 
Comunale d'Arte Moderna am 31.05.1975 in Bologna. Vgl. Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 164. Intellettuale wird nach 
dem Tod Pasolinis weitergeführt, der Film wird nun auf einem Hemd Pasolinis gezeigt. Die Aktion mit dem 
Filmmaterial Jancsós war in dieser und in jeder anderen Form einmalig. 
400 Vgl. Calvesi. 2003, S. 13 



 94 

Engagement aus, das auch außerhalb ihrer Heimatländer wahrgenommen wird.401 

Miklós Jancsó hat mit seinem engagierten Kino der späten 1960er und frühen 1970er 

Jahre viele italienische Intellektuelle begeistert. Sein Schwerpunkt war die Verfilmung 

ungarischer, historischer Themen, die er so umsetzte, dass sie auf die 

gesellschaftlichen Verhältnisse in anderen Ländern übertragen werden konnten.402 

Jancsó hielt sich in den 1970er Jahren in Rom auf, wo er bei italienischen 

Produktionen Regie führte.403 In diesen Jahren haben sich Fabio Mauri und er 

kennen gelernt. Die Verbindung zu Pier Paolo Pasolini war älter und geht auf Mauris 

Jugendzeit zurück.404 

 

Mauri projiziert auf Jancsó den Film Der Rote Psalm (Még kér a nép) aus dem Jahr 

1971. In diesem setzt sich Jancsó mit der Revolutionsbewegung Ungarns im 19. 

Jahrhundert auseinander. Gezeigt wird dabei ein jugendlicher Revolutionär, dessen 

Geschichte die Handlung des Films dominiert.405 Der Film wird von vielen 

Tanzszenen bestimmt, die den historischen Begebenheiten entsprechen sollen. 

Jancsós Film zeichnet sich damit durch zwei Merkmale aus, die Fabio Mauri bei 

seiner Filmauswahl interessiert haben können: die emotional-künstlerische 

Vermittlung der Geschichte eines Helden und Kriegers, der die Welt zu verändern 

sucht, und die interdisziplinäre Vorgehensweise des Regisseurs. Aus Pasolinis 

umfangreichem filmischem Werk wählt Fabio Mauri einen auf den ersten Blick wenig 

politischen Film aus. Mauri projiziert auf den Jugendfreund Il vangelo secondo 

Matteo - Das Matthäusevangelium aus dem Jahr 1964. Mit monumentalen Bildern 

und einer reduzierten Formensprache baut Pasolini eine ästhetisierend-mythische 

Atmosphäre auf, innerhalb derer er das Leben Jesu präsentiert. Er scheint eine 

Visualisierung der esercizi spirituali vorzunehmen, wobei er die Emotionen der 

Protagonisten nicht durch bewegte Szenen, sondern über kleine Gesten und eine 

Tiefe der menschlichen Mimik transportiert. Jesus erscheint als stiller, die 

gesellschaftlichen Tabus seiner Zeit brechender Revolutionär. Die charismatische 

Aura um Christus und die Jünger wird durch die suggestiven ruhigen Bilder und die 

                                                 
401 Zu Pasolini siehe Kapitel 7.2; zu Jancsó vgl. Nemeskürty. 1980, S. 250-251  
402 Vgl. ebd., S. 251-252 
403 So in dem erotischen Gesellschaftsdrama Vizi privati, pubbliche virtue. Regie: Jancsó, Miklós. Italien 
/Jugoslawien 1974 
404 Die Aktion Intellettuale war die letzte künstlerische Zusammenarbeit der Freunde vor der Ermordung 
Pasolinis im gleichen Jahr. Siehe Kapitel 7.2 
405 Vgl. Nemeskürty. 1980, S. 252 



 95 

groß eingeblendeten Gesichter unterstrichen. In Pasolinis Film wird Jesus als Mann 

der Straße und als Revolutionär lebendig und fassbar. 

 

Beiden Regisseuren wird der Film auf das Hemd projiziert (Abb. 28 und 29). Im 

Gegensatz zu den weiblichen Protagonistinnen von Ebrea und Ideologia e natura 

sind die Regisseure angezogen. Anhand der Fotografien, die während der Aktion 

entstanden sind, ist zu erkennen, dass Pasolini während der Aufführung ruhig sitzen 

blieb und seinen Körper möglichst weit zu spannen versuchte, um der Projektion des 

Filmes eine ausreichende Fläche zu bieten. Pasolinis Aufmerksamkeit wird nur durch 

Fabio Mauri gestört, der ihn während der Projektion anspricht (Abb. 30). Jancsó sitzt 

ebenfalls mit einem weißen Hemd bekleidet auf einem erhöhten Stuhl. Er unterhält 

sich offensichtlich mit dem Publikum (Abb. 29), das sehr zahlreich zu der 

Performance gekommen ist und die gesamte Projektion verfolgt hat.406  

 

Mauri verweist bei der Interpretation der Aktionen mehrfach auf den Titel und sieht 

die Aktion in einer intelligenten Ordnung zusammenlaufen.407 Dabei wird die Stellung 

des Intellektuellen innerhalb der Gesellschaft mitgedacht. Nicht der bloße Leib und 

damit die Körperlichkeit des Filmemachers werden beleuchtet, sondern sein Körper 

als Metapher seiner Selbst und seiner Schaffenskraft. Die Körper-Geist-Dichotomie 

soll durch die Projektion des geistigen Produkts auf den Körper seines Urhebers 

aufgehoben werden. Mauri hat präzise Angaben zu der Durchführung der Aktion 

gemacht und dabei die Vorherrschaft des Intellekts mehrfach betont.408 Nach Mauris 

Anweisungen sollte nur er selbst als Ansprechpartner des Regisseurs fungieren. So 

fragt er ihn, ob er Hunger, Durst oder sonstige Bedürfnisse verspüre, um damit das 

intellektuelle Band zwischen ihnen zu unterstreichen.409 Der Regisseur soll 

weitestgehend still bleiben und als Funktionsträger Regisseur/Intellektueller und nicht 

als Interpret oder als Analyst seines Films auftreten. Pasolini sah den Körper in der 

kapitalistischen Welt als Ware an,410 in Mauris Arbeit wird er demgegenüber zu 

einem intellektuellen Korpus aus Fleisch, Materie, Licht und Geist. 

 

                                                 
406 Vgl. Oscuramento. 1975, S. 39 
407 Ausst. Kat. Berlin. 1994, S. 78 
408 Vgl. Mauri. 1975, o. S. 
409 Vgl. ebd., o. S. 
410 Vgl. Ausst. Kat. Berlin. 1994, S. 36 



 96 

Die Abhängigkeiten, die bereits in den Senzaaktionen angesprochen wurden, werden 

in diesen Arbeiten erneut modifiziert. Der Regisseur als individueller 

Kunstschaffender wird Teil der Aktion eines anderen Künstlers und muss sich 

diesem autista411 - Chauffeur - anvertrauen. Er ist Subjekt und Objekt in einem, da 

sein Film auf ihn selbst projiziert wird. Die Skulptur Regisseur ist Bildschirm und 

Produzent und die Identität des Künstlers erscheint in seinem Kunstschaffen, der 

Wirkung seines Werkes und seiner eigenen Körperlichkeit. Das Sexuelle wird dabei 

von dem autista Mauri ins Abseits gedrängt, der Brustkorb ist nicht nackt, es soll eine 

rein intellektuelle Aktion sein. Durch den gebogenen Bildschirm wird der Film für die 

Zuschauenden entstellt, für sie wird die Betrachtung der Handlung erschwert. Das 

eröffnet auf der anderen Seite Raum, während der Projektion über den Sinn des 

Mediums Film zu reflektieren. Sowohl Zuschauer als auch Filmemacher haben 

Probleme, dem Film zu folgen, da die Geräusche des Vorführgerätes stören. Die 

Worte und die Musik werden außerdem sehr laut ausgestrahlt. Pasolini schildert 

diesen Effekt und sagt, dass es ihm schwergefallen ist, sich auf den Film zu 

konzentrieren.412 Die Einheit zwischen Wort und Bild wird zerstört und beides hängt 

nur noch bedingt zusammen. Gerade aber über diese Fragmentierung kann man die 

einzelnen Elemente des Mediums wieder genauer wahrnehmen, und es kommt zu 

einem neuen Zusammenspiel der Kräfte. Eine besondere Rolle spielt bei dieser 

Aktion auch der Zeitfaktor. Der Regisseur, der nun Ausführender der Performance 

ist, erfasst dessen Länge anders. Er muss an dem Ort verbleiben, an dem sein 

Produkt angesehen wird, ohne den Film wirklich sehen zu können. Die Präsenz des 

Künstlers überschneidet sich mit der Einblendung eines Werkes, das bereits einige 

Jahre alt ist, Vergangenheit und Gegenwart des Künstlers verschmelzen. Mauri sieht 

in seinem Werk eine profezia, die in die Zukunft weisen soll. Die Dauerstruktur der 

performativen Handlung wird in ihrer Realisierung in der Jetztzeit angelegt. 

 

In den Aktionen werden unterschiedliche Wahrnehmungsebenen angesprochen, die 

von den unterschiedlichen Beteiligten jeweils intellektuell verarbeitet werden. Da 

steht auf der einen Seite das Publikum, das mit einer Aktion konfrontiert wird, in der 

der Autor und sein Werk mit einem dritten Werk eines anderen Künstlers verbunden 

werden. Es stellt sich die Frage, welche Art von Kunstwerk man rezipiert und wer 

                                                 
411 Mauri bezeichnet in einer Aktionsbeschreibung Azione teoria e illustrazione den Künstler als autista „da 
qui in poi l'artista sarà denominato l'autista, come che colui chi conduce.” Mauri. 1976, S. 51 
412 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 164 



 97 

eigentlich der Autor des Werkes ist, Pasolini oder Mauri oder beide? Der 

Aktionscharakter weist auf den Künstler, der Film und der anwesende Regisseur 

dagegen auf Pasolini als Autor hin. Die diversen Bedeutungsebenen führen zu einer 

neuen Perzeption der einzelnen Teile und ihrem Verhältnis zum Gesamten. Bei den 

Projektionen auf Jancsó und Pasolini erhält das Publikum einen neuen Blick auf den 

Regisseur an sich. Der ist bei Filmaufführungen meist nicht anwesend, in Mauris 

Performance wird er in das Zentrum der Handlung gesetzt, um dem Urheber der 

Produktion eine neue Stellung innerhalb des Gefüges zu verschaffen. Die Intention 

Mauris kann es auch gewesen sein, das Augenmerk auf die geistigen Hintergründe 

des Filmschaffens zu verlagern, und den Film damit aus dem Stadium der reinen 

Projektion, die eine metaphysische Ebene haben kann, zu befreien. Ähnlich den 

KünstlerInnen der Body Art tritt hier der Körper des Regisseurs selbst in 

Erscheinung. Er macht dies jedoch nicht aus eigenem Antrieb heraus, sondern auf 

Anweisung eines Künstlers. Er wird Teil eines Kunstwerks, als Mensch ist er aber 

nicht klar zu erkennen und auch sein Werk ist durch die Projektion auf ihn nicht mehr 

klar erfassbar. Das führt zu einem doppelten Entfremdungseffekt. Nach Pasolinis 

Tod werden die Fragen nach Autorenschaft - Werk - Bild und Film neu gestellt, da 

Mauri die Aktion weiterführt, indem er den Film Pasolinis angeblich auf dessen Hemd 

projiziert.413 Kann die Kleidung als Substitut, als pars pro toto funktionieren? Steht 

der Film als Teil für das gesamte Schaffen des toten Autors? Welche Rolle spielt die 

lebendige Materie, die tote und doch unendlich scheinende Bilder produziert? Das 

Ritual wird wiederholt, der Mensch Pasolini ist für immer anwesend-abwesend.  

 

                                                 
413 Seit 1977 hat Mauri diese Aktion häufig durchgeführt, z. B. in der Ausstellung L'ecran mental in Le 
Fresnoy im März und April 2003. 



 98 

4 Die Deutsche Frage in den Werken Fabio Mauris 

 
Die Deutsche Frage stellt über Jahrzehnte hinweg ein zentrales Problem der 

internationalen Politik dar. Die Teilung Deutschlands als Folge des Zweiten 

Weltkrieges wurde dabei nicht nur als ein deutsches, sondern auch ein europäisches 

Phänomen wahrgenommen. So ist die deutsche Teilung als Sinnbild für die Teilung 

Europas in zwei politisch entgegengesetzte, feindliche Lager wahrgenommen 

worden. Diese Sichtweise wurde nach Meinung des Historikers Timothy Garton Ash 

in seinem Buch Im Namen Europas. Deutschland und der geteilte Kontinent414 vor 

allem von bundesrepublikanischen Politikern kolportiert. Zur besseren Durchsetzung 

ihrer Interessen hätten sie die Europäisierung der Deutschen Frage 

vorangetrieben.415 Mit der Regierung unter Willy Brandt und der so genannten Neuen 

Ostpolitik wurde die deutsche als europäische Frage neu diskutiert.416 Durch den Fall 

der Berliner Mauer im Jahr 1989 ist die Deutsche Frage modifiziert, aber nicht im 

eigentlichen Sinne gelöst worden. Vor diesem historischen und ideengeschichtlichen 

Kontext sind auch Fabio Mauris Arbeiten entstanden. 

 

 

4.1 Heidegger und die Ambiguität der deutschen Kultur 

 
Eine Thematisierung der deutschen Frage in der Kunst unternimmt Mauri in seiner 

Performance Che cosa è la filosofia. Heidegger e la questione tedesca. Concerto da 

tavola - Was ist das, die Philosophie. Heidegger und die deutsche Frage. 

Hauskonzert im Jahr 1989. Mit der Person des Philosophen Martin Heidegger 

verbinden sich unterschiedliche Wertungen. Auf der einen Seite wird er als Philosoph 

geschätzt und verehrt,417 als Wegbereiter der Postmoderne und Erneuerer der 

Philosophie anerkannt,418 auf der anderen Seite auf Grund seiner ambivalenten 

politischen Haltung gegenüber dem Nationalsozialismus und dem Schweigen über 

                                                 
414 Garton Ash. 1996 
415 Vgl. ebd., S. 35-44 
416 Bender. 1996 
417 Ein positives Bild entwirft der konservative Historiker Ernst Nolte, der Heidegger nach seinen 
historischen und politischen Vorstellungen in den zeitgeschichtlichen Kontext einordnet. Noltes 
Faschismusvergleich hat in den 1970er Jahren viel Kritik ausgelöst, er selbst wird als Revisionist eingeschätzt. 
Nolte. 1992  
418 Hans Ebeling weist auf diese Rolle Heideggers hin, ohne ihn zu idealisieren, vgl. Ebeling. 1991, S. 11. 
Kritisch bewertet Safranski Heidegger. Siehe: Safranski. 1994 



 99 

die Shoah nach 1945 kritisiert.419 Seine so genannte Rektoratsrede von 1933 wird 

diskutiert, ebenso sein Anteil an der nationalsozialistischen Hochschulreform.420 Sein 

Verhältnis zur jüdischen Philosophin Hanna Arendt wird betont oder sein implizit 

faschistoider philosophischer Ansatz angeprangert.421 Heidegger birgt die beiden 

Pole der deutschen Kultur in sich, die sich in Topoi wie Goethe - Hitler vereinfacht 

fassen lassen. Mauri bezieht sich in seiner Performance im Jahr 1989 auf die 

deutsche Geistesgröße Heidegger. Der Zeitpunkt ist bewusst gewählt, da in diesem 

Jahr der 100. Geburtstag des Philosophen gefeiert und in Philosophie und 

Geschichtswissenschaft sein Schaffen und seine außergewöhnliche 

Wirkungsgeschichte erneut diskutiert wird.422 Der Künstler zeigt den Philosophen 

Heidegger als janusköpfigen Intellektuellen und pars pro toto der deutschen 

Befindlichkeiten. Der Titel der Performance lautet Heidegger e la questione tedesca - 

das heißt übersetzt Heidegger und die deutsche Frage. In der gesprochenen 

Sprache könnte das und auch als sein verstanden werden, da nur der Akzent über 

dem e den Unterschied anzeigt. So könnte die Phrase als Heidegger ist die deutsche 

Frage423 aufgefasst werden. 

 

4.1.1 Che cosa è la filosofia – Heidegger e la questione tedesca 
 

In der Performance Che cosa è la filosofia. Heidegger e la questione tedesca. 

Concerto da tavola - Was ist das, die Philosophie. Heidegger und die deutsche 

Frage. Hauskonzert von 1989 wird eine Szenerie aufgebaut, in der das Publikum 

ähnlich wie bei Che cosa è il fascismo direkt miteinbezogen wird. Es sitzt direkt an 

der Bühne und isst Sauerkraut und Weißwürste, trinkt Bier und nimmt damit eine 

bestimmte Art der deutschen Kultur zu sich. Kultur wird hier auch als Esskultur 

definiert. Im Hintergrund läuft das deutsche Volkslied In München steht ein 

Hofbräuhaus.424 Die Assoziationen mit dem Oktoberfest in der bayerischen 

Hauptstadt und den Klischeevorstellungen einer populären Volkstradition in 

                                                 
419 Vgl. Fontenay. 1996, S. 236-245. In den Beiträgen wird insgesamt eine kritische Haltung gegenüber 
Heidegger und seiner Einstellung zum Nationalsozialismus vertreten. Heidegger wird ein Nichtbewusstsein oder 
schlimmer, eine Affinität zum Antisemitismus vorgeworfen. 
420 Vgl. Martin (Hg.). 1989, S. 213-214 
421 Adorno. 1964 
422 Ott. 1988; Martin (Hg.). 1989 
423 Auf die Analogie zwischen deutschem und europäischem Denken in der Person Heideggers weist 
Marcella Cossu hin. Cossu. 1994, S. 43-46 
424 Das wird auf der Einladungskarte zur Performance angekündigt. Der Einsatz dieser Musik kann auch als 
ein Hinweis auf nationalsozialistische Kulturpolitik verstanden werden, in der die Volksmusik eine wichtige Rolle 
spielte. Saldern. 1995, S. 71-73 



 100 

Deutschland sind überdeutlich. Konträr zu dieser Inszenierung der Münchner 

Oktoberfeststimmung verläuft das Geschehen auf der Bühne. Die in 

Ausgehgarderobe gekleideten Menschen geben sich intellektuell mit Rotwein, 

Cellospielerin und Tanz. Sie sitzen und stehen am Tisch auf der Bühne und hören 

sich Musik von Bach und Mozart, Berg und Schönberg an. Das Hauskonzert ist also 

vielstimmig und verbindet die unterschiedlichsten Musikrichtungen miteinander. Ein 

Mann - der italienische Philosoph Giacomo Marramao - liest auf Deutsch aus 

Heideggers Was ist das - die Philosophie? (Abb. 31) vor. Das Tischkonzert besteht 

also nicht nur aus Musik. Auch der Vortrag des Philosophen sowie Frauen, die Lyrik 

vorlesen, tragen zu einem konzertant-dissonanten Dialog bei.425 Ein Austausch 

zwischen den Ebenen der populären und der Hochkultur findet nur über einen Mann 

aus dem Publikum statt, der den Philosophen anspricht und einen inszenierten Streit 

provoziert.426 

 

Die Performance verbindet unterschiedliche Medien und Zeichen, die das OEuvre 

Mauris prägen und seinen interdisziplinären Ansatz ausmachen. Ein weiteres 

Element wird durch den philosophischen Text hinzugefügt, die Philosophie wird 

erstmals explizit als eigenständiges Sujet behandelt. Sie steht aber nicht nur für sich 

selbst, sondern fungiert als Trägerin einer Botschaft, so wie die Bekleidung der 

TeilnehmerInnen eine Information transportiert. Die Frauen sind im Stil der 1930er - 

1940er Jahre angezogen und unterstreichen damit den Rückgriff auf die 

nationalsozialistische Zeit und den Ursprung der deutschen Frage. Kaffeetassen und 

Teekannen werden durch ihr besonders Design zu Zeitzeugen,427 zu Trägern einer 

Kultur und eines politischen Erbes. Jedes Element der Performance ist mit einer oder 

mehreren Konnotationen belegt, die alle zu einer Informationsstrategie 

zusammenlaufen. 

 
 
 

                                                 
425 Musik und Philosophie treffen in der deutschen Geistesgeschichte und in der Philosophie des 19. und 20 
Jahrhunderts oft aufeinander. So bei Nietzsche oder auch bei Adorno, der die Musik liebte. 
426 Diesen Streit erwähnte der Philosoph Marramao in einem Gespräch mit der Autorin. 
427 In der Rezension zur Ausstellung Inside out von Massimo Carboni geht dieser von einem Stil der Neuen 
Sachlichkeit aus. Es ist aber zu hinterfragen, ob Mauri nicht vielmehr den nationalsozialistisch vereinnahmten Stil 
der so genannten Neuen Sachlichkeit adaptiert. Vgl. Carboni. 1993, S. 107. Zur Vereinnahmung der Neuen 
Sachlichkeit siehe: Peters. 1998 



 101 

4.1.2 Der philosophische Hintergrund 

4.1.2.1 Die Textgrundlage – Der Philosoph als Philosoph 
 

Der Titel der Performance Che cosa è la filosofia bezieht sich auf Heideggers Essay 

Was ist das - die Philosophie? von 1957. Es handelt sich um einen kurzen Text des 

Philosophen, in dem er seine philosophischen Grundgedanken formuliert. Eine 

Grundfrage Heideggers ist die nach dem Wesen. Was ist das Wesen der 

Philosophie? Oder wie er in seinem Essay Der Ursprung des Kunstwerkes fragt, das 

Wesen des Kunstwerkes?428 Eine Wesensart der Philosophie sei die Suche nach 

dem Weg zum Sein des Seienden: „Die Philosophie ist unterwegs zum Sein des 

Seienden.”429 Griechenland als Wiege Europas und die europäische Überlieferung 

haben seiner Ansicht nach diesen Weg bereitet.430 Eine entscheidende Rolle auf 

dem Weg spielt bei Heidegger die Sprache, die die Gedanken transportiert. 

Philosophie ist demnach „ein Ent-sprechen, das den Zuspruch des Seins des 

Seienden zur Sprache bringt.”431  

 

Mauri bringt die Philosophie zur Sprache, indem er einen Text auswählt, der die 

Philosophie an sich zum Gegenstand hat. Er verzichtet auf den Essay über das 

Wesen des Kunstwerks, der sich im Kunstkontext zunächst mehr anbieten würde. 

Ihm geht es - wie bei dem Einsatz anderer Medien - um die direkte Vermittlung des 

Sujets, in diesem Fall der Philosophie. Der Philosoph Giacomo Marramao trägt den 

Text in Originalsprache vor; das gibt der philosophischen Grundlage noch mehr 

Gewicht. Nicht ein Künstler oder Schauspieler, sondern ein Philosoph selbst stellt 

den Philosophen dar. Marramao personifiziert aber nicht nur den deutschen 

Philosophen, sondern steht gleichzeitig für sich selbst, den italienischen 

Intellektuellen, der sich für die Philosophie Heideggers begeistert. Seine eigene 

Biografie ist in der Performance von Bedeutung, so auch die Tatsache, dass er in 

Frankfurt gelehrt hat und der deutschen Sprache mächtig ist. Darüber hinaus deckt 

sich Marramaos Einstellung zu Heidegger mit Mauris Vorstellungen. Der Philosoph 

sieht in Heidegger die deutsche Frage, da auch für ihn in dessen Lebens- und 

Gedankenwelt die Ambivalenz der deutschen Kultur zusammenfließt.432 

                                                 
428 Heidegger. 1997, S. 7 
429 Heidegger. 1992, S. 15  
430 Vgl. ebd., S. 7 
431 Ebd., S. 30 
432 Vgl. Marramao. 1997, S. 55 



 102 

 

Marramao charakterisiert Heidegger in der Performance nicht nur als rational 

agierenden Philosophen, sondern als Philosophen der Leidenschaft. Dies entspricht 

Heideggers philosophischem Ansatz, der in seinem Text die Gestimmtheit auf die 

Philosophie fordert.433 Dieses Einlassen auf die Philosophie soll dazu führen, dass 

der Philosoph seinem Sujet nicht gleichgültig begegnet, sondern dass er sich für die 

Philosophie einsetzt. Der Heidegger darstellende Marramao antwortet auf diese 

Aufforderung mit Zornesausbrüchen und der ekstatischen Wiederholung von 

einzelnen Textzeilen. Mit dem Thema der Leidenschaften ist das Thema des Eros 

nicht mehr fern, der den Weg hin zum Seienden der Philosophie und des 

Philosophen begleiten soll, denn Heidegger geht davon aus, dass das Sein vom 

„Streben nach dem Eros bestimmt”434 wird. Scheinbar dialektische Pole werden 

konnektiert und eine Verbindung der Ratio mit dem Eros angestrebt. Nur durch die 

Zusammenführung der scheinbaren Gegensätze kann nach Heidegger eine 

Erkenntniserweiterung stattfinden. Marramao tanzt als Heidegger mit den Frauen 

(Abb. 32), die ansonsten lasziv an der Wand lehnen oder Gedichte aufsagen. Mauri 

kommentiert dies in seinen Anmerkungen zur Performance folgendermaßen: Invitato 

a ballare, Heidegger balla.435 Der Konnex Eros - Philosophie wird nicht nur über den 

ausgewählten Text und den Vortragsstil, sondern auch über die Handlungsweise 

unterstrichen. Die Charakterstudie Heideggers zeigt einen in mehr als einer Hinsicht 

leidenschaftlich aber auch rational überlegenen Philosophen. Er redet sich in Rage 

und scheint in einer Defensiv-Offensivhaltung, die seiner Rezeptionsgeschichte 

entspricht. „In diesem Sinne wird Heideggers Botschaft während der Performance als 

eine Art lärmende Litanei dargestellt.”436 

 

Die ideelle Verbindung zwischen Marramao und Heidegger ist nicht auf den ersten 

Blick wahrnehmbar. Als Philosoph beschäftigt sich Marramao viel mit dem 

Gedankengut Heideggers und steht ihm auf besondere Weise nahe. Für ihn bedeutet 

das in-die-Rolle-des-Philosophen-schlüpfen nicht nur eine politische, sondern auch 

eine intellektuelle Herausforderung.437 Marramao schätzt das Denken Heideggers 

                                                 
433 Vgl. Heidegger. 1992, S. 26-28 
434 Ebd., S. 14 
435 „Aufgefordert zum Tanz, tanzt Heidegger.” Mauri. 1994d, S. 226 
436 Marramao. 1997, S. 59 
437 So setzt sich Marramao in seinem Buch Minima Temporalia unter anderem mit der Textvorlage der 
Performance von Heidegger auseinander. Die Partizipation an der Performance hat auch seine philosophischen 
Ansichten beeinflusst. Siehe hierzu: Marramao. 1992 



 103 

und sieht in diesem nichts Verwerfliches. Er fragt sich aber trotzdem, wie die 

rationalen Überlegungen eines Philosophen und die irrationale Vorgehensweise im 

Nationalsozialismus nebeneinander existieren konnten.438 Dabei wird deutlich, dass 

gerade die intellektuelle Untermauerung die Ideologie gefährlich macht, auch wenn 

der Intellektuelle dies so nicht gewollt haben mag. 

 

Nihilismus und Metaphysik stellen nach Marramao die widersprüchlichen 

Fundamente des Heideggerschen Denkens dar, gleichzeitig bilden sie Grundlagen 

für die europäische Schicksalsfrage.439 Eigentlich scheinen diese Geisteshaltungen 

unvereinbar, doch das Aufeinanderstoßen dieser energiegeladenen Pole zeigt sich 

auch in der Vita, dem Lebens-Weg des Philosophen Heideggers. Nach seinem 

Theologiestudium hat er sich später vehement gegen die Theologie gewandt.440 

Neben dem philosophischen und politischen Interesse an Heidegger ist es sicher 

auch diese biografische Analogie, die den Künstler Fabio Mauri inspirierte, sich mit 

dem deutschen Philosophen auseinander zu setzen.441 In beiden Lebensläufen 

spiegelt sich ein ähnliches Schicksal, das von einer Hinwendung zu Gott und Kirche, 

zu einer Phase der absoluten Ablehnung führte.  

 

Eine weitere intellektuelle Herausforderung für Marramao ist die Freundschaft mit 

Fabio Mauri, die in der Performance sichtbar gemacht wird. Wie zuvor in Intellettuale 

besondere Freundschaftsbande manifestiert worden sind, so zeugt auch diese 

Performance von einer gegenseitigen intellektuellen Befruchtung. Nicht nur der 

Künstler wird durch den Philosophen beeinflusst, sondern dieser durch die Arbeit des 

Künstlers, die er als Philosoph analysiert. In seiner Interpretation der Performance 

unterstreicht er den rituellen Charakter der Aktion. Marramao nimmt in ihr eine 

Kreisbewegung wahr,442 die sich aus einer Spirale von Text, Tanz und Vortrag 

herausbildet. Diese Spirale kann als der Weg der Performance interpretiert werden, 

der zur Erkenntnis aus der Nichterkenntnis und von der Erkenntnis zur 

Nichterkenntnis führt. Sie erscheint als ein ekstatisches Gebet mit dem Ziel der 

Wahrheitssuche. Der Weg der Erkenntnis ist dabei nicht nur ein philosophischer, 

sondern auch ein historischer, der Nationalsozialismus und die deutsche Realität 
                                                 
438 Vgl. Marramao. 1997, S. 55-56 
439 Vgl. Marramao. 1992, S. 99 
440 Vgl. Beelmann. 1994, S. 15 
441 Die Identifikation mit dem Philosophen bestätigt der Künstler in einer E-Mail an die Autorin, in der er sich 
als Denker mit dem Intellektuellen Heidegger gleichsetzt. 
442 Vgl. Marramao. 1997, S. 57 



 104 

werden in ihrer Ambivalenz gezeigt, die zu einer kritischen Haltung gegenüber jeder 

geistigen Erkenntnissuche geführt hat.  

 

 

4.1.2.2 Die Sprache und der Tod 
 

Der Tod ist in der Performance Che cosa è la filosofia - Heidegger e la questione 

tedesca mehrfach präsent: Eine Tonbandaufzeichnung des Eichmanprozesses ist zu 

hören, in der dieser die Tötung eines Menschen beschreibt;443 eine der anwesenden 

Frauen fällt nach dem Tanz zu Boden und hinterlässt einen roten Wein-, Blutfleck auf 

dem Teppich (Abb. 33). Die Frau, die zu Boden fällt, ist eine der Gedichte 

vortragenden Frauen, die als Ergänzung beziehungsweise als Abgrenzung zu dem 

als männlich begriffenen philosophischen Prinzip fungieren. Marramao sieht in ihnen 

das Motiv für einen ironischen Kontrapunkt der poetischen Rezitation, mit welcher die 

jungen Leute im Rahmen der Performance, auf die Vorlesung des Philosophen 

antworten.444 Heidegger hat in seinem Essay über die Philosophie die Funktion der 

Sprache hervorgehoben und zwischen der Sprache der Dichtung und der der 

Philosophie unterschieden.445 Die Sprache der Poesie sei nicht die der Philosophie 

und könne deren Wesen nicht erkennen. Seiner Meinung nach kann die Wahrheit 

der Dinge nur durch die Sprache der Philosophie erfasst werden. Fabio Mauri und 

seine Darstellerinnen setzen dem die Echtheit und die ihrer Meinung nach alles 

umfassende Poesie entgegen, die zwar die Sprache des Philosophen bricht, aber 

eben an der Sprache der Philosophie zerbricht. Der Tod wird vor allem beim 

Abspielen der Ausschnitte von Eichmanns Aussagen über die Sprache transportiert, 

durch die nichts direkt dargestellt wird, in der aber der Horror präsent ist.446 

 

Welchen Zusammenhang gibt es zwischen Tod und Sprache? Mauri greift bei den 

Überlegungen zu diesem Thema auf die Ausführungen des Philosophen und 

Literaturprofessors Giorgio Agamben zurück, der sich - wie in Kapitel 2.4 erwähnt - 

mit dem Heideggerschen Sein zum Tod und dessen sprachlichen Implikationen 

auseinandergesetzt hat. Er betont die Negativität und das Zerstörerische der 

                                                 
443 Mauri. 1994d, S. 226 
444 Marramao. 1997, S. 5 
445 Vgl. Heidegger. 1992, S.30 
446 Der Eichmann-Prozess fand 1961 in Jerusalem statt. Yahil. 1998, S. 32 



 105 

Sprache, die auch in der Performance zum Tragen kommen. Die kalte Stimme 

Eichmanns schildert gleichmütig die Ermordung von Menschen. Seine Sprache wird 

benutzt, um die eigene Schuld ohne Reue vorzutragen.447 Sie macht keinen Halt vor 

Terror und Gewalt, verdeutlicht aber gleichzeitig, wie wenig die Sprache eigentlich 

vom Leid der Menschen ausdrücken kann. Sie wird instrumentalisiert, entzieht sich 

aber gleichzeitig dieser Instrumentalisierung. Weitergehend wird die 

sprachimmanente negative Seite der Kommunikation und ihre Verbindung zu Tod 

und Vernichtung thematisiert. So ist das Heideggersche Nachdenken und die daraus 

resultierende schriftliche Fixierung des Seins zum Tod in der nationalsozialistischen 

Todesfaszination448 Realität geworden. Wie Marramao feststellt, kann Heideggers 

Intention auch eine andere gewesen sein, doch die Sprache des Philosophen ist da 

und damit anwendbar und missbrauchbar. Die Heideggerschen Überlegungen 

werden hitzig und aggressiv in der Performance vorgetragen. Die Sprache der 

Poesie erscheint hingegen als Opfer der Gewalt. Sie argumentiert nicht mit der 

Wahrheit wie die philosophische Sprache. Das macht sie angreifbar und verletzlich, 

aber auch autark und überlegen, da sie scheinbar unabhängiger agieren kann. 

Schlussendlich triumphiert auch die Philosophie nicht, sondern wird in ihrer 

Zwiespältigkeit und Ohnmacht offenbart.  

 

Nach Agamben kulminieren das menschliche Handeln und die Sprache in der Gewalt 

durch Opferung. Diese Opferung ist un-natürlich. Das macht sie zum Fundament des 

menschlichen Da-seins und seiner Kultur: 

 

L'innaturalezza della violenza umana - senza comune misura rispetto alla 
violenza naturale - è una produzione storica dell'uomo ed è come tale, 
implicita nella stessa concezione del rapporto fra natura e cultura, fra viventi e 
logos, in cui l'uomo fonda la propria umanità.449 
 

Die Philosophie hat nach Agamben die Aufgabe, Gewalt als Teil der Kultur begreifbar 

zu machen. Der Philosoph soll den Menschen von dieser un-natürlichen, aber 

zutiefst menschlichen Gewalt freisprechen. Das Versagen der Philosophen - im 

Besonderen auch Heideggers - besteht nach Agamben darin, dass sie Gewalt im 

                                                 
447 Zu der Wirkung auf einen Zeitzeugen siehe Mulisch. 2002, Arendt. 2001 
448 Siehe hierzu: Friedländer. 1999; Behrenbeck. 1996 
449 „Die Widernatürlichkeit der menschlichen Gewalt - nicht zu vergleichen mit der Naturgewalt - ist ein 
historisch gewachsenes Werk der Menschen und sie ist das, worauf die Menschen ihre Humanität gründen. Sie 
ist in der menschlichen Konzeption des Verhältnisses von Natur und Kultur, von Lebenden und Logos, 
inbegriffen.” Übersetzung der Autorin. Agamben. 1982, S. 133 



 106 

Gegensatz dazu entschuldigen und sie in den Bereich des Unerklärbaren 

verschieben. Laut Agamben ist also die Sprache der Philosophie dem Tod und der 

Gewalt nicht immer gewachsen. Dieser Aspekt spiegelt sich auch in Mauris 

Performance wider. Soll Poesie dieses Feld übernehmen? Als Opfer ist Poesie 

ohnmächtig, aber auch in ihrer Omnipräsenz zu erkennen. Wie der Lösungsweg 

aussehen könnte, wird offen gelassen. Sprache in toto skizziert einen Weg, der 

Gewalt und Tod impliziert, der aber auch ein Enigma suggeriert, das als solches 

bestehen bleibt. 

 

 

 

4.2 Die deutsche Frage als europäische Frage 

 
Die deutsche als europäische Frage ist Thema der Heideggerperformance. Sowohl 

Mauri als auch Marramao betonen den Zusammenhang zwischen dem deutschen 

und dem europäischen Schicksal. Marramao hebt dabei die philosophische Frage als 

Schicksalsfrage Europas hervor, wie sie von Heidegger selbst in seinem Essay Was 

ist das - die Philosophie? angesprochen wird. Die politisch-ideologischen 

Implikationen des europäischen Wegs in die Finsternis sollen aufgezeigt werden: 

„quel cuore di tenebra che non riguarda soltanto Heidegger e la Germania, ma lo 

Spirito europeo-occidentale nel suo complesso.”450 Die Beschäftigung mit der 

deutschen Frage wird auf die kulturellen und politischen Gegebenheiten in Europa 

zurückgeführt. Mauri zeigt Deutschland als das Zentrum Europas mit all seinen 

negativen und positiven Seiten. Er bestimmt seine Identität als europäischer Künstler 

in Abgrenzung zur nordamerikanischen Kultur. Diese Haltung wird in einer seiner 

wenigen Performance - Videoarbeiten News from Europe / Vegetables von 1978 

deutlich,451 die er in Kanada aufführte. Mauri präsentiert sich und seinen Körper hier 

als grundeuropäische Einheit. Er lässt auf seinen Körper den Stummfilm Johanna 

von Orleans projizieren und setzt seine Person als pars pro toto für Europa und 

dessen Kunst und Neurosen ein. „Non c'è niente di meglio o di peggio per lui che 

                                                 
450 „Jenes Herz der Dunkelheit, das nicht nur Heidegger und Deutschland betrifft, sondern den 
europäischen - abendländischen Geist in seiner Gesamtheit.” Übersetzung der Autorin. Marramao. 1990, S. 13 
451 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 186-187  



 107 

l'Europa.”452 Die deutsche als europäische Schicksalsfrage wird von ihm als Künstler 

und Mensch zur existenziellen Frage stilisiert. 

 

 

4.2.1 Il muro d'Europa – Die deutsche Mauer quer durch Europa 
 

Sinnbild für die deutsche Frage war und ist die Mauer in Berlin. Sie wurde zum 

Inbegriff der Teilung Europas, da die ideologische Grenze zwischen der 

kapitalistischen und kommunistischen Welt quer durch Berlin verlief. Europa ist für 

Mauri nicht nur eine Frage der Kultur, sondern auch der Ideologien. Die 

Nichtvereinbarkeit dieser Ideologien wird in der Berliner Mauer manifest, die deshalb 

auch als europäische Mauer verstanden werden kann. So heißt Mauris Installation, in 

der er 1979 eine Mauer realisiert, auch Muro d'Europa (Abb. 34). Er mauert seine 

deutsch-europäische Grenze aus rotem Ziegelstein. Dies erinnert an den ersten Bau 

der historischen Mauer in Berlin, die zunächst aus Steinen gefertigt worden ist. Erst 

die zweite Fassung von 1979/80 wurde in Stahlbetonplatten realisiert.453 Das 

Mauerstück der Muro d'Europa kann wiederum an ein konkretes Stück der Berliner 

Demarkationslinie erinnern und zwar an die Friedhofsmauer der Sophienkirche in 

Berlin, die in den Grenzstreifen miteinbezogen worden ist.454 Dieser Abschnitt ist 

häufig in der Öffentlichkeit wahrgenommen worden, da Gräber beseitigt wurden, um 

die Mauer zu erweitern. Ob sich der Künstler auf diese besondere Stelle der Mauer 

bezieht, ist nicht zu klären. Die assoziative Verbindung mit der Friedhofsmauer passt 

jedoch in den Werkzusammenhang, da sie eine religiös-rituelle Interpretation der 

Arbeit stützt.  

 

Die Mauer als statische Grenze wird von dem Künstler längs auf ein Holzboot 

gesetzt (Abb. 34). La barca - Das Boot heißt der Untertitel. Die Mauer ist eben nicht 

nur an einem Platz - nämlich in Berlin - zu finden, sondern sie kann durch Europa 

fahren und fließen, sie ist allgegenwärtig. Der Künstler scheint sie reisetauglich 

gemacht zu haben, so kann sie sich auf große Fahrt begeben. Weder durch die 

Struktur, noch durch die Kontextualisierung der Mauer wird ihr eigentlich rein 

                                                 
452 „Es gibt nichts Schlechteres und nichts Besseres für ihn als Europa.” Mauri. 1994f, S. 187; siehe auch: 
Crage (Hg.). o. J. Über die künstlerischen Aktivitäten der so genannten Western Front siehe: Lewis. 1979, 
S. 270-287 
453 Möbius/Trotnow (Hg.). 1990, Abb. 32-33, 71-73 
454 Ebd., Abb. 34-36  



 108 

abgrenzender Charakter unterstrichen. Darüber hinaus erinnert die Installation von 

Mauer und Boot an ein Totenschiff.455 Dieser Aspekt wird durch den Hinweis auf die 

Friedhofsabgrenzung noch verstärkt. Die Mauer wird zum Zeichen einer 

menschlichen Grenzerfahrung, die real mit der Berliner Mauer in Verbindung 

gebracht wird, einer Grenzerfahrung zwischen Leben und Tod. Die Mauer hat direkt 

oder indirekt viele Opfer gefordert: Menschen, die den Grenzen der DDR entfliehen 

wollten; Selbstmörder, die die Grenze als letzte Station gewählt haben; Opfer des 

Kalten Krieges in Europa und der ganzen Welt.456 Diesen Grenzgängern im 

doppelten Sinn könnte dieses künstliche und künstlerische Mauerstück ein Denkmal 

setzen, kein statisches, sondern ein im Fluss befindliches Denkmal, das 

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vereint. Denn die Berliner Mauer ist nicht nur 

Sinnbild ihrer unmittelbaren Opfer, sondern sie weist auch in die Vergangenheit. Als 

Metapher für die Folgen des Naziterrors impliziert sie das Gedenken an den Zweiten 

Weltkrieg und dessen Opfer. Die innerdeutsche Grenze war und ist auch ein Resultat 

und Zeichen dieser Form der Entgrenzung von menschlicher Gewalt.  

 

Die Grenze in der Kunst wird aber nicht nur als ideologische und räumliche Ab- und 

Begrenzung gesehen, sondern auch in ihrer psychologischen Bedeutung vom 

Künstler angesprochen. In seinem erläuternden Text von 1979 schreibt Mauri: 

„questo muro è l'uomo diviso in se stesso”457. Der geteilte und in seiner 

Persönlichkeit gespaltene Mensch kann in diesem Fall auch als der Künstler selbst 

gelesen werden. Mauri hat in seinem Leben und in seiner Kunst viele 

Grenzsituationen erfahren. So war das Erleben seiner psychischen Erkrankung eine 

Grenzerfahrung, die er intensiv durchlitten hat. Die Aufarbeitung des Grauens in der 

Kunst hat an Grenzen geführt, die er immer wieder zu überwinden suchte. Die 

psychologischen Grenzerfahrungen des in seiner Identität gespaltenen Menschen 

kulminieren in der Kunst und im Leben Mauris in der fundamentalen Grenzerfahrung 

Leben - Tod. Auch in diesem Sinn stellt die Muro d'Europa einen Todesstreifen 

zwischen den Welten dar, sie ist innere und äußere, eigen- und fremdbestimmte 

Grenze des zerrissenen Menschen, der in der Krankheit und darüber hinaus die 

Todeserfahrung in Poesie umsetzen und verwandeln will. 

                                                 
455 Nach der Mythologie soll Styx ein todbringendes Wasser mit sich führen. Styx wird auch mit dem Mythos 
von Hades, Hermes und Persephone in Verbindung gebracht. Styx. In: Lexicon. 1994, S. 819 
456 Die Gewalttaten im Kommunismus sind nach dem Fall der Berliner Mauer erforscht worden. Ein Beispiel 
unter vielen war das Schwarzbuch des Kommunismus, das zu Kontroversen geführt hat. Courtois. 1998 
457 „Diese Mauer ist der in sich selbst gespaltene Mensch.” Mauri. 1984c, S. 26 



 109 

 

Mauri bleibt aber nicht bei dieser subjektiven Auslegung des Mauerbegriffs, sondern 

sieht sein Kunstwerk als Metapher für die Situation des europäischen Künstlers. 

Dieser ist laut Mauri in seiner Identität zwischen zwei Kulturen und Ideologien geteilt. 

Zwischen dem umanesimo e disumanesimo458 in Europa muss er sich bewegen und 

kann die Widersprüche in seiner Person nicht vereinen oder gar lösen. Auch in Italien 

selbst war diese gespaltene Situation gegeben: Viele Intellektuelle fanden im 

Kommunismus ihre ideologische Heimat. Diese war aber sowohl territorial, als auch 

ethisch durch den Bau der Berliner Mauer diskreditiert worden. Sie lebten eine 

Tradition, die eigentlich in der westlichen Hemisphäre fest verankert war, obwohl ihre 

Wünsche und Ideale jenseits der Grenze verwirklicht schienen. Zwar wirkte die 

Situation der Teilung Berlins in Italien nicht so unmittelbar auf die Künstler ein wie in 

Deutschland,459 doch war die Mauer nicht nur in den Jahren ihrer physischen 

Präsenz ein Thema der internationalen, vor allem aber der europäischen Kunst.460 

 

Der Begriff der Mauer kann trotz seiner Bedeutung von Ausgrenzung und Tod als 

philosophischer Terminus positiv konnotiert sein.461 Die Installation im Boot erinnert 

an das Fährschiff über den Grenzfluss Styx, assoziiert aber auch die 

Überwindungsmöglichkeit der Mauer. Setzt man diese Überlegungen in den 

historischen Kontext, so kann die Grenze als Zeichen für Krieg und Tod als 

notwendiges Übel der Abgrenzung nach einer absoluten Entgrenzung gelesen 

werden. Berücksichtigt man die rituell-individualistische Interpretation der Installation, 

so scheint die Hoffnung auf spirituelle Überwindung innerer Grenzen und 

Gespaltenheit in der offenen Konstruktion der Mauer angelegt. Die Demarkationslinie 

in Berlin wird als radikale europäische Grenzlinie sichtbar gemacht, deren 

Überbrückung jedoch nicht grundsätzlich aussichtslos scheint, so wie auch die 

Überwindung innerer Grenzen in den Bereich des Möglichen gerückt wird. 

 

 

                                                 
458 „Humanismus und Unmenschlichkeit”. In: ebd. 
459 Vgl. Gohr. 1997, S. 22-31 
460 Ausst. Kat. Berlin. 1990 
461 Vgl. Fulda. 1974, S. 875-878 



 110 

4.2.2 Ebrea 
 

Die Arbeit Ebrea ist - wie bereits erwähnt - nicht nur als Performance sondern als ein 

komplexes Environment konzipiert worden. Sie ist direkt mit der deutschen Frage 

verbunden, denn sie setzt sich unmittelbar mit der Shoah auseinander. Das erste Mal 

war die Installation 1971 in der Galleria Barozzi in Venedig zu sehen. Hier wurden 

die Besuchenden bereits vor der Galerie durch große Davidsterne aus Metall (Abb. 

35) mit dem Thema der Ausstellung konfrontiert. Im europäischen und 

außereuropäischen Kontext werden diese nicht neutral gelesen, sondern mit 

Unbehagen wahrgenommen, da sie von den Nationalsozialisten als Zeichen der 

Abgrenzung missbraucht wurden. So hat das Wissen um die Shoah ein religiöses 

Zeichen kontaminiert. Konditioniert durch diese Eingangssituation betritt man die 

Galerie mit vorsichtiger Zurückhaltung. 

 

 

4.2.2.1 Kühle Kalkulation des Terrors 
 

 „In Ebrea l'operazione è fredda. È indelicatamente culturale.”462 

Auf den ersten Blick wirkt die Installation steril und blutleer. Es sind mehrere 

Gegenstände zu sehen, die ohne die Vorahnung und die Bildunterschriften als ganz 

normale Sport-, Design- oder Möbelstücke wahrgenommen werden könnten, wie 

zum Beispiel ein großer Ledersessel (Abb. 36). Die Bezeichnung Sedia in pelle 

ebrea - Norimberga 1941463 verhindert eine neutrale Betrachtung des Gegenstandes 

und bestätigt den Horror hinter der Form, den man nach der Konfrontation mit dem 

Davidstern vermutet hat. Die Kalkulation des Terrors geht auf. Wie die Performance 

die Degradierung der Opfer zu Objekten unterstreicht, so wird auch in der Installation 

Terror über Objekte transportiert. Sprache wird Teil des Objektes und vor allem Teil 

des Schreckens, der sich dahinter verbirgt. Dabei werden brutale Ausgrenzungs- und 

Verfolgungspraktiken an unschuldig wirkenden Formen festgemacht, die gerade die 

Sprache der Ausgrenzung widerspiegeln. So bezieht sich der Künstler mit dem 

Sessel aus hebräischer Haut auf eine der menschenverachtendsten Praktiken der 

Nationalsozialisten: In den Konzentrations- und Vernichtungslagern sind 

                                                 
462 „Ebrea ist eine kalte Operation. Und sie ist taktlos kulturell.” In: Mauri. 1973a, S. 40 
463 „Sessel aus jüdischer Haut - Nürnberg 1941” 



 111 

Lampenschirme und andere Gegenstände aus der Haut der Opfer angefertigt 

worden, wobei vor allem die Haut tätowierter Häftlinge benutzt worden ist.464 Ein 

anderer Gegenstand stellt ein lebensgroßes Pferd dar, das im Zentrum des 

Galerieraums steht. Es ist naturalistisch nachgebildet und wirkt durch seine Größe 

bedrohlich. Durch die Gestaltung des leicht geöffneten Munds und der weit 

aufgerissenen Augen weist das im Kurztitel als Cavallo SS (Abb. 37 und 38) 

bezeichnete Tier einen stieren Blick auf. Der Titel referiert auf die Abkürzung der 

nationalsozialistischen Organisation Schutzstaffel – SS. Diese so genannte 

Eliteeinheit der Nationalsozialisten war für die Verfolgung aus rassischen Gründen 

verantwortlich. Auf dem Geschirr des Holzpferdes sind ein Judenstern und andere 

nicht zu entziffernde Zeichen (Abb. 38) - die Assoziationen mit den Runen der SS 

hervorrufen - eingebrannt. Der Gebrauch der Runen erinnert an den kultischen 

Charakter der SS, die eine Geheimgemeinschaft weniger Auserwählter sein wollte 

und den be- und ausgrenzenden Charakter des NS-Regimes unterstreicht. Das 

Geschirr wird als aus Judenhaut gefertigt ausgewiesen Finimenti in pelle ebrea. Alta 

scuola militare Oberklandertal - Wien465 heißt dann auch die ganze Holzskulptur, die 

mit einer schwarzen Schicht überzogen ist. Auf dem Knie der Pferdeplastik ist eine 

Platte mit der Aufschrift The End angebracht. Welches Ende kann gemeint sein, das 

der abendländischen Kultur? Betrachtet man die Holzskulptur, so erinnert die 

Haltung mit einem leicht nach vorne gestellten Bein an Reiterstatuen der Antike und 

Renaissance. Es ist zwar kein Reiter auf dem Pferd, doch Ähnlichkeiten mit der 

berühmten Reiterstatue Marc Aurels sind nicht zu übersehen.466 Mauri setzt hier zwei 

divergierende kulturelle Traditionen parallel und diskreditiert damit die europäische 

humanistische Tradition in toto: Die Installation ist taktlos kulturell. 

 

Andere Gegenstände der Installation machen bereits über das verwendete Material 

den Bezug zur Shoah deutlich. So heißen auf einem Holzbrett angebrachte Seifen 

Saponi. Wo bei handelsüblichen Seifen die Namen des Produkts und Herstellers 

angebracht sind, sind auf diesen Hygieneartikel Bezeichnungen von 

Vernichtungslagern und Nummern geklebt. Gegenstände, die an die Deportation 

erinnern sind mit Schildern versehen, die den Schrecken hinter dem Objekt 
                                                 
464 „Es ist richtig, dass tätowierte Häftlinge ermordet wurden und ihre Haut gegerbt wurde. Ich selbst sah 
200, die zum Zeitpunkt unserer Befreiung vor dem Abtransport standen; um die Frische der Tätowierung zu 
bewahren, zog man den Menschen sofort nach ihrer Hinrichtung die Haut ab, solange die Leichen noch nicht kalt 
geworden waren.” Konzentrationslager. 1992, S. 171 
465 „Schmuck in jüdischer Haut. Hohe Militärschule Oberklandertal - Wien” 
466 Mura Sommelle/Presicce (Hg.). 1997 



 112 

bestätigen. So sind auf einer Tasche ein kleiner Judenstern und die Beschriftung 

Valigia ebrea aufgedruckt. Es sind Dokumente aus dem Konzentrationslager Dachau 

ausgestellt, die teilweise auf schwarzem oder bräunlichem Papier überklebt worden 

sind.467 Die Geschichte wird nicht nur über nachempfundene Gegenstände, sondern 

auch über authentisches Dokumentationsmaterial transportiert, das zum 

Ausstellungsobjekt wird. Durch die Dokumente von Dachau wird die Sprache der 

Bürokratie eingeführt, die harmlos scheint, aber das Leid in sich birgt. Alle Formen 

der Kommunikation werden in dieser Installation als kontaminierte aufgedeckt. Nichts 

ist mehr als pure Form zu sehen, sondern hinter jeder Form steht ein Inhalt: 

Vernichtung. 

 

Alle Objekte kulminieren in einer Erinnerungsspur, die auf die Perversität des 

nationalsozialistischen Verfolgungs- und Vernichtungssystems hinweist. Die 

Kunsthistorikerin Maria d'Alesio assoziiert mit dieser Arbeit ein KZ-Museum, in dem 

ähnliche Dinge wie Haare, Schuhe und Zähne der Opfer zu finden seien.468 Das 

Environment Mauris präsentiert aber nicht einfach die Materialien, sondern 

verarbeitet sie zu Objekten. Diese Vorgehensweise hat mit der Präsentation der 

Opfer in einer KZ-Gedenkstätte nach heutigen Maßstäben nichts mehr gemein. Die 

kühle Ästhetik lässt vielmehr an den sarkastischen Umgang mit den Opfern und die 

maschinell-ästhetische Verarbeitung des Massenmordes im NS-Staat denken. Der 

Künstler geht also nicht - wie er oft betont - von bereits abgeschlossenen und 

abgeurteilten Ereignissen aus, sondern fingiert die Offenheit der geschichtlichen 

Situation. Ebrea könnte so als ein von den Nazis konzipiertes Museum des Terrors 

gelesen werden. Trotzdem oder gerade deshalb wird eine starke moralische 

Bewertung vorgenommen. Die grotesk-konstruierte Objekthaftigkeit des Grauens 

lässt keine neutrale Betrachtung zu, sondern erweckt Ekel und Abscheu. Der 

zeitgenössischen Bilderflut von Leichen und ausgemergelten Körpern wird hier eine 

ästhetisch, nichtanschauliche Gegenwelt der subjektauslöschenden Gewalt 

entgegengestellt. Fabio Mauri unterstreicht in Überlegungen zu der Installation, die 

1993 im Zusammenhang mit der Aktion in der Via Tasso veröffentlicht worden sind, 

den Bezug Ebreas zu den Vernichtungslagern und Auschwitz. Er betont aber den 

artifiziellen Charakter der Installation und gibt an, dass er Ebrea nie hätte schaffen 

                                                 
467 Ob diese Dokumente bereits in der ersten Ausstellung zu sehen waren, ist nicht klar. In dem zweiten 
Installationsaufbau in Brescia 1971 waren sie vorhanden. 
468 Vgl. Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 121 



 113 

können, hätte er das Vernichtungslager direkt gesehen oder als Raum für seine 

Installation nutzen können beziehungsweise müssen.469 Der Terror ist für Mauri in 

der Kunst nur über die Distanz zu vermitteln. 

 

Mit Ebrea dringt Mauri ins Zentrum der deutschen Frage vor. Er zeigt Mechanismen 

und Folgen einer Grenzziehung, die Be- und vor allem Aus-Grenzungen bedeutet. 

Rassismus und dessen mögliche Folgen werden dem Publikum vehement vor Augen 

geführt. Dabei soll die auf die Geschichte verweisende Installation vor allem vor 

zukünftigen Grenzüberschreitungen warnen. Rassistische Phobien sind nach Mauris 

Ansicht fest im europäischen Bewusstsein verankert und nur über die Öffnung der 

inneren und kulturellen Grenzen zu überwinden. Die Darstellung der Diskreditierung 

des kulturellen Erbes Europas wird damit zu einem Appell der Öffnung hin zum 

anderen als Subjekt und nicht als Objekt. 

 

 

4.2.2.2 Ebrea auf der Biennale 1993 – Il muro del pianto 
 

Nach einer zehnjährigen Pause in den 1980er Jahren wird Ebrea Anfang der 1990er 

Jahre erneut ausgestellt. Parallel zur Performance wurde für die Biennale von 

Venedig 1993 Il muro del pianto - Die Klagemauer von Mauri entworfen (Abb. 39). 

Sie besteht aus unterschiedlichen Koffern und hat die Größe 400x400x60cm.470 Die 

Wand ist quadratisch. Der vordere Teil erscheint flach und geordnet, auch wenn eine 

Vielzahl von unterschiedlichen kleinen und großen Koffern zur Konstruktion benutzt 

wurde. Alte Hartlederkoffer und weiche Lederkoffer wechseln einander ab. Alle Koffer 

weisen Abnutzungserscheinungen auf und sind teilweise mit bunten Aufklebern 

beklebt. Nach der Präsentation der Kofferwand auf der Biennale wurde Il muro del 

pianto meist mit Ebrea kombiniert. Zwischen den Werken bestehen zwei direkte 

formale Verbindungslinien. Bereits in Ebrea hat Mauri einen Koffer eingesetzt, um 

das jüdische Schicksal anschaulich zu machen. In Il muro del pianto ist in einem 

geöffneten Schrankkoffer eine schwarzweiß Fotografie der Performerin Ebrea 

angebracht. Die Abbildung zeigt die Performerin in sich versunken; sie ist durch den 

                                                 
469 Vgl. Mauri. 1993, S. 40-41 
470 Der Künstler Raffael Rheinsberg hat ebenfalls eine Mauer aus Koffern entworfen und diese Klagemauer 
genannt. Bei ihm spielen die Inhalte der Koffer eine entscheidende Rolle. Auch der Aufbau der Wand ist eine 
andere, da er relativ gleichförmige Koffer benutzt. Ausst. Kat. Kiel. 1993 



 114 

Abdruck eines Davidsterns auf der bloßen Brust stigmatisiert (Abb. 18). Damit wird 

die Verbindungslinie von der Klagemauer zur Shoah direkt gezogen. 

 

Mit Il muro del pianto geht Mauri über den europäischen Kontext hinaus, denn er 

bezieht sich auf die Überreste des Tempels in Jerusalem und die so genannte 

Klagemauer, die eigentlich die westliche Mauer des jüdischen Tempels war und 

deshalb auch Western Wall genannt wird. Sie ist der einzige Überrest des Tempels 

und Ort des Gebetes. Die gläubigen Jüdinnen und Juden können ihre Sorgen und 

Wünsche auf Zettel schreiben und in die Mauerritzen stecken, so soll eine 

Kommunikation mit Jahwe möglich werden. Die Klagemauer ist damit Ort der 

religiösen und rituellen Zusammenkunft und eines der höchsten Heiligtümer des 

Judentums.471 Gleichzeitig ist sie aber auch Zeichen der Diaspora und der 

schwierigen politischen und kulturellen Identitätsfindung des Staates Israel. 

 

Die Koffer der Installation wirken bunt zusammengewürfelt, von einem großen 

Schrankkoffer bis zu einer kleinen Handtasche sind alle möglichen Formen benutzt 

worden. In den Ritzen zwischen den Koffern stecken Schallplatten oder anderes 

Füllmaterial. Obwohl die Koffer alle unterschiedlich groß sind, macht die Vorderseite 

der Mauer einen glatten und geometrisch klaren Eindruck. Die Koffer sind zu einem 

fast perfekten Quadrat aufeinander gestapelt. Die Rückseite der hermetisch 

abgeschlossenen Kofferwand ist dagegen uneben und vermittelt den Eindruck einer 

ungeordneten Stapelung. Während die Vorderseite also eher an die Klagemauer als 

eine geschlossene Mauer erinnert, lässt die Rückseite den Bezug zur Shoah 

besonders deutlich erkennen. Assoziationen mit hastigem Aufbruch werden wach, 

aber auch mit der Anhäufung der Koffer in den Vernichtungslagern. Koffer können 

nicht nur für den Weg in die Konzentrationslager stehen, sondern auch mit der Flucht 

weiter Teile der jüdischen Bevölkerung nach Amerika oder eben nach Israel in 

Verbindung gebracht werden. Das ruft einen weiteren Grund zur Trauer hervor, den 

um den Verlust der jüdischen Tradition in Europa. 

 

Die Mauer aus Koffern ist also in mehrfacher Hinsicht eine Grenzmauer zwischen 

Leben und Tod. Sie steht für die Jahrtausende währende Verfolgung der Juden und 

für die Vertreibung und Vernichtung der jüdischen Kultur und Religion im Europa der 

                                                 
471 Vgl. Gamm. 1998, S. 46 



 115 

1940er Jahre. Bezieht man Il muro del pianto auf Muro d'Europa so ist ein 

Zusammenhang zwischen den Werken eindeutig. Mauri konzipiert die Klagemauer 

nach dem Fall der Berliner Mauer. Die letzt genannte ist in ihrer historischen Realität 

überholt, aber nicht in ihrer Brisanz. Die Mauer als Folge von Nationalsozialismus 

und Krieg und der Verlust der jüdischen Identität in Europa als Folge der Shoah 

bestehen weiter und werden über die symbolische Klagemauer und die reale 

Western Wall in Jerusalem weiter getragen. Nach dem Fall der Berliner Mauer 

werden andere Grenzen aufgezeigt, die mit der Wiedervereinigung nicht 

verschwunden sind, sondern weiterhin bestehen. Obwohl Mauri mit seiner 

Installation Il muro del pianto über Europa hinaus verweist, bleibt er nahe an der 

deutschen als der europäischen Frage. 

 

Die Arbeiten Ebrea und Klagemauer verbindet nicht nur das Thema des Verlustes 

der jüdischen Kultur in Europa, in beiden hofft der Künstler auch auf eine Reinigung 

durch die Kunst. Die religiöse Implikation ist in Il muro del pianto stärker als bei 

Ebrea. Mauri verweist in einem Text auf die Tradition, über die Klagemauer mit Gott 

zu kommunizieren.472 So will er mit seiner Mauer den Betrachtenden eine Möglichkeit 

verschaffen, über die Kunst mit Gott in Kontakt zu treten. Sie sei ein Gebet in der 

Kunst.473 Er hofft darauf, dass Gott auch in seinem Kunstwerk gegenwärtig ist und 

die Gebete der Rezipierenden erhört. Das Werk kann als rituelles Objekt angesehen 

werden; durch seine metaphysische Kraft soll es zu einem Ort der religiösen 

Reinigung werden, an dem Verbrechen in Europa und Deutschland erinnert werden 

können. Der Künstler nimmt sein Werk als Möglichkeit wahr, über die 

Vergangenheitsbewältigung hinaus die Zukunft positiv zu gestalten. 

 

 

4.2.3 Europa bombardata – Der Krieg in Europa 
 

Das komplexe Vorhaben Europa bombardata - Europa im Bombenkrieg, das Fabio 

Mauri 1978 für die Ausstellung Metafisica del quotidiano474 in Bologna konzipierte, 

steht in engem Zusammenhang mit Ebrea und anderen Arbeiten Mauris. Das Projekt 

ist jedoch aus ungeklärten Gründen nie realisiert worden, nur das Cavallo SS wurde 

                                                 
472 Mauri. 1995 II, S. 153 
473 Ebd. 
474 Ausst. Kat. Bologna. 1978 



 116 

präsentiert.475 Der Titel des Vorhabens weist bereits darauf hin, dass in Europa 

bombardata der Zweite Weltkrieg im Mittelpunkt stehen sollte. Es ist nicht das erste 

Mal, dass dieser in Mauris Kunst thematisiert wird, so werden bereits in 

Oscuramento - Verdunkelung von 1975476 die Schrecken des Krieges über die 

unheimliche Atmosphäre einer verdunkelten Wohnung assoziiert (Abb. 40) und über 

den so genannten Kriegskaffee, der den Besuchenden in einer einfachen 

Kaffeetasse angeboten wurde. Linguaggio è guerra - Sprache ist Krieg ist ein 

Künstlerbuch, das ebenfalls 1975 entstanden ist. Hier wird über die Bildersprache 

der Krieg gezeigt.  

 

Im Werk Europa bombardata stehen die Zerstörung der europäischen Städte und 

einzelner Gebäude im Vordergrund. Mauri setzt seine Installation mit Performance in 

einen architektonischen Raum, der für ihn als konkreter Ort von Bedeutung ist. So 

sollte das Environment in der Kirche S. Lucia - in Kriegszeiten von dem von Mauri 

besuchtem Gymnasium als Turnhalle benutzt477 - ihren Platz finden. Nach der 

Funktionsumwandlung der Kirche zur Turnhalle und zum Theater wurde das 

Gebäude immer mehr dem Verfall preisgegeben und so dient eine Ruine Mauri als 

Folie für seine Installation. Mit der Wahl des Raums Kirche478 vereinigt Mauri 

verschiedene Aspekte seiner künstlerischen Erinnerungsarbeit. Er nimmt einen 

öffentlichen Raum, der durch die geschichtlichen Ereignisse geprägt ist, aber auch 

für ihn persönlich einen ganz besonderen Erinnerungswert beinhaltet. Er ist 

kollektiver und individueller Gedächtnisort in einem.  

 

Im Gedächtnis einer Schülergeneration wurde die Kirche zum Ort der sportlichen 

Betätigung. Die kuriose Situation, dass sie in einem ehemals geweihten Ort Sport 

treiben mussten oder konnten, war ihnen sicher bewusst.479 Als zerstörtes Gebäude 

steht die Kirche für die Erinnerung an den Krieg, der viele bleibende Schäden 

                                                 
475 Es gibt verschiedene Vermutungen, warum das zunächst genehmigte Projekt nicht durchgeführt wurde. 
Die offizielle Begründung war, dass die Kirche, in der das Environment realisiert werden sollte, baufällig gewesen 
sei. Andere waren der Meinung, dass man aus politischen Gründen nicht dazu bereit war, die brisante 
Ausstellung zu zeigen. Siehe hierzu: AutTrib. 1978b, o. S.; siehe außerdem: Kapitel 7.3.2 und 7.5. 
476 Ausst. Kat. Rom. 1975, o. S. 
477 Ausst. Kat. Bologna. 1978, S. 46 
478 Der Gedächtnisort in Bologna ist nicht nur mit einer individuellen Erinnerung verbunden. Als Kirche und 
religiöser Raum steht er für das kollektive Gedächtnis einer religiösen Gemeinschaft, die nach Halbwachs 
besonders auf architektonische Kontinuitäten setzt. Hier wurde diese Kontinuität gebrochen und die 
Charakteristika des Gebäudes sind grundsätzlich verändert worden: Der geweihte Ort ist entweiht worden. 
Halbwachs. 1995, S. 287- 291 
479 Das verweist wieder auf die erste ideologische Arbeit Che cosa è il fascismo, in der sportliche Übungen 
als Teil der esercizi spirituali eingesetzt werden. 



 117 

hinterlassen hat. So überlagern sich die diversen Erinnerungsspuren. Mauri spielt mit 

dieser mehrfach konnotierten Kirchenarchitektur und bezieht einzelne 

Besonderheiten des Gebäudes direkt in sein Environment mit ein. So wollte er eine 

Wandstruktur des Gebäudes, die an die Überreste eines Krematoriums erinnern 

(Abb. 41), besonders hervorheben. Der Gedächtnisort Kirche - Turnhalle - 

Kriegsruine wird mit einem neuen Erinnerungssujet konnotiert, der Shoah. Diese hat 

nicht wirklich an dem Ort stattgefunden, doch verbindet Mauri mit der Stadt Bologna 

und mit der Kirche S. Lucia die Erlebnisse seiner faschistischen Jugend. Er wollte 

dabei nicht nur die Kirchenarchitektur in ihrer besonderen Struktur in Zusammenhang 

mit der Shoah bringen, sondern mit der Installation Ebrea den Schrecken direkt in 

den Raum verpflanzen, in dem er nie stattfand. 

 

Den Betrachtenden sollten in der Installation ein Weg durch die Kirche und 

gleichzeitig ein Gang zurück in die Geschichte eröffnet werden. Eine Performance 

war geplant, in der das Modell Danka Schröder als Giovane Germania auftreten 

sollte (Abb. 42).480 Das Konzept sah vor, dass sie poetische Texte in deutscher 

Sprache rezitiert. Als verführerische Ruferin sollte sie dabei in einem schwarzen 

Negligee und schwarzen Strapsen auftreten. Damit hätte sie in ihrer Person Eros und 

Intellekt vereint. Als personifizierte Germania481 stellt sie das Verführerische von 

Macht und Gewalt dar. Dieser eindeutigen Interpretation können andere zur Seite 

gestellt werden: Zur zerstörten Kirche setzt die anziehende junge Frau einen 

Kontrapunkt. Sie verkörpert das Lebendige, das die Möglichkeit zur Heilung aller 

Wunden über die poetische Sprache verspricht. 

 

Mit diesem Hinweis ist eine Verbindung zu der Performance Che cosa è la filosofia. 

Heidegger e la questione tedesca geschaffen. Der Zusammenhang liegt nicht nur in 

der Annahme einer möglichen Rettung über die Poesie begründet, sondern auch in 

der Vermischung der deutschen mit der europäischen Frage. Danka Schröder als 

Performerin könnte nicht nur als Personifizierung der Giovane Germania angesehen 

werden, sondern als Personifizierung Europas selbst. Über die mythologische 

Gestalt der Europa ist ein spiritueller Weg nach Griechenland geschlagen, der Wiege 

                                                 
480 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 190 
481 Die Personifizierung der europäischen Länder in: Seidel. 2000, S. 10-11. Alle Länder sind hier als 
Frauen dargestellt: La Germania, La Francia usw. 



 118 

Europas.482 Die zwei Seiten Europas werden erneut gespiegelt: Die Wiege der 

Philosophie versus Auschwitz. Wie können zwei so divergierende Traditionslinien 

nebeneinander bestehen? Der Verdacht kommt auf, dass beide Seiten 

zusammenhängen. Wie, bleibt eine offene Frage.  

 

 

 

4.3 „Entartete Kunst” als Ausdruck deutscher Kunstpolitik 

 
Fabio Mauri hat sich in unterschiedlichen Werken mit der Kunstpolitik der 

Nationalsozialisten auseinandergesetzt und sich auch des Terminus' der Entarteten 

Kunst bedient. Wie in vielen Fällen haben Hitler und seine nationalsozialistischen 

Berater mit dem Begriff der Entarteten Kunst keine originär nationalsozialistische 

Terminologie entworfen. Bereits im Mittelalter wurde zur Herabsetzung so genannter 

deformierter Kunst das Wort entartet eingesetzt. Im 19. und Anfang des 20. 

Jahrhunderts wurde der Ausdruck der Entartung zur Analyse zeitgenössischer Kunst 

- vor allem in Bezug auf den Impressionismus - von konservativen und reaktionären 

Kreisen herangezogen.483 Der Begriff Entartete Kunst wird heute vor allem mit der 

Kunstpolitik der Nationalsozialisten und der gleichnamigen Ausstellung von 1937 in 

München484 in Verbindung gebracht. Wenn auch nicht von den Nationalsozialisten 

erfunden, so ist die Terminologie von diesen geprägt.  

 

Erstmals hat Fabio Mauri im Künstlerbuch Manipolazione di cultura - Manipulation 

der Kultur485 von 1975 explizit die Kunstpolitik der Nationalsozialisten thematisiert. 

Drei signifikante und bekannte Fotografien, die mit der Ausstellung Entartete Kunst in 

Verbindung gebracht werden, sind unter den ersten vier Abbildungen des Buches: 

der Reichsminister für Volksaufklärung und Propaganda Dr. Joseph Goebbels 

besucht die Ausstellung am 27. Februar 1938 in Berlin (Abb. 43). Mit der 

Bildunterschrift conoscono la qualità – Sie verstehen sich auf Qualität kommentiert 

der Künstler das Bild;486 Reichskanzler Adolf Hitler besucht die Gegenausstellung 

Große Deutsche Kunstausstellung im Haus der Kunst in München 1937 li rallegra 

                                                 
482 Nach der Mythologie hat Zeus Europa nach Kreta gebracht. Oxford Guide. 1993, S. 421 
483 Zuschlag. 1995, S. 25 
484 Ausst. Kat. München. 1937 
485 Ausführliche Analyse dieses Werkes in Kapitel 5.3 
486 Das Foto ist in Ausst. Kat. Los Angeles Chicago. 1991 auf Seite 91 abgebildet. 



 119 

l'arte – Kunst erheitert sie; Menschenmassen stehen vor dem Haus der Kunst in 

Berlin oder einem anderen Museum487, das mit dem Machtzeichen der 

Nationalsozialisten - dem Hakenkreuz - und dem Spruchband Entartete Kunst 

gekennzeichnet ist (Abb. 44): sopprimono avanguardie – Sie beseitigen die 

Vorkämpfer neuer Ideen lautet hier die Anmerkung, mit der der Künstler das Bild 

versehen hat. Mit der Auswahl der Fotografien und den beigefügten Kommentaren 

zeigt Mauri bereits die Grundzüge seiner Interpretation der nationalsozialistischen 

Kunstpolitik auf. Die erste Bildunterschrift Sie verstehen sich auf Qualität kann im 

Zusammenhang mit der Ausstellung Entartete Kunst nur als ironisch-sarkastische 

Anmerkung488 zur doppelbödigen Kunstpolitik der Nationalsozialisten im Allgemeinen 

und Goebbels im Besonderen gelesen werden.489 So wurden Werke, die als entartet 

galten, auf Auktionen versteigert,490 denn man wusste, wie viel die Bilder wert waren 

und wollte auf das Geld aus dem Handel nicht verzichten. 

 

 

4.3.1 Die Theorie des Fehlers 
 

Die Frage nach Schuld und Unschuld in der menschlichen Natur stellte Mauri bereits 

in der Performance Cultura e natura von 1973. In der Rauminstallation I numeri 

malefici, die der Künstler für die Biennale in Venedig von 1978 realisierte, wird die 

Theorie des Fehlers in eine Theorie der Kunst und Natur eingebunden.  

 

 

4.3.1.1 I numeri malefici: Hommage an Pascal  
 

Die Rauminstallation I numeri malefici auf der Biennale in Venedig 1978 greift das 

Sujet Entartete Kunst erneut auf. Die in Manipolazione di cultura eingesetzte 

Fotografie von Goebbels ist auf einer der beiden großen Schiefertafeln der 

Installation reproduziert (Abb. 45). Auf der gegenüberliegenden Wand ist eine 

                                                 
487 Ein ähnliches Foto in: ebd., S. 93 
488 Dass diese Anmerkung im Sinne einer Zustimmung zur nationalsozialistischen Kunstpolitik ernst gemeint 
sein könnte, kann ausgeschlossen werden. Darauf verweist auch die Kommentierung des anderen Bildes zur 
Entarteten Kunstausstellung im Künstlerbuch: Sie beseitigen Vorkämpfer neuer Ideen. Zum Künstlerbuch siehe 
Kapitel 5 
489 Fabio Mauri geht davon aus, dass Joseph Goebbels selbst die ideologisch verfemte expressionistische 
Kunst geschätzt und gesammelt hat. Er habe dies in der historiographischen Literatur gelesen. 
490 Auktion der Galerie Fischer in Luzern siehe: Ausst. Kat. Los Angeles. 1991, S. 147-148 



 120 

Schiefertafel mit der Formel pg = g(p)2 ·  (p+a)n angebracht (Abb. 46).491 Auf dem 

Boden zwischen diesen beiden Tafeln ist unter einer Glasplatte das Fresco Lo 

sposalizio di Santa Caterina d'Alessandria, das Giotto di Bondone oder Giottino492 

zugeschrieben wird, installiert. Direkt vor der Schiefertafel, auf der die Formel 

geschrieben ist, stehen zwei miteinander verbundene Metallkäfige auf dem Boden. 

Aus dem einen Lautsprecher erschallt die repetierende Frage Cosa è la natura? - 

Was ist die Natur?, aus dem anderen ist ein Ticken und ein permanentes Geräusch, 

das an ein Erdbeben erinnert, zu hören. 

  

Das komplexe Werk lässt viele Interpretationsansätze zu, da bereits der Titel der 

Arbeit in mehrfacher Hinsicht deutbar ist. Mauri scheint auf die numeri des 

italienischen Futuristen Giacomo Ballas anzuspielen, der seine Bilder allerdings 

humorvoll I numeri inamorati - Die verliebten Zahlen oder auch Numeri simpatici - 

sympathische Nummern (1919) nennt.493 Im Titel Numeri malefici - Die unheilvollen / 

verhexten Zahlen ist weniger die Leichtigkeit der Immaterialität der Zahlenwelt 

angesprochen, vielmehr werden sie als verdammt bezeichnet und damit negativ 

konnotiert. Ballas Zahlen schweben in einem imaginierten Raum und verweisen auf 

ein Kraft- und Bedeutungsfeld, das über ihre physische (Nicht)-Existenz hinausgeht. 

In Mauris Installation sind keine Zahlen zu erkennen, wie der Titel der Arbeit 

zunächst vermuten lässt, sondern es ist eine Buchstabenformel zu lesen, die ein 

unlösbar scheinendes Rätsel aufgibt. Der Schwerpunkt der Interpretation wurde in 

der Literatur auf Grund des Leitthemas der Biennale Dalla natura all'arte dall'arte alla 

natura494 auf die Frage nach der Identität und Differenz zwischen Natur und Kultur 

gelegt. Bezieht man den Titel von Mauris Arbeit mit ein, so wird die Fragestellung um 

den Konnex Negativität - Natur - Mathematik - Kunst erweitert. Das 

Erdbebengeräusch simuliert ein Naturereignis, das negative Assoziationen von 

Zerstörung hervorruft. Es überlagert klanglich die Frage Was ist die Natur? und kann 

gleichzeitig als Antwort auf diese Problemstellung interpretiert werden. Aber was wird 

damit ausgesagt? Die scheinbare Präsenz der Natur wird über ein technisches Gerät 

eingespielt, das mit der Natur an sich nichts gemeinsam hat. Dadurch steht die Natur 

in ihrer Unkontrollierbarkeit inmitten, gleichzeitig aber auch außerhalb des kulturellen 

                                                 
491 Installation im Italienischen Pavillon. Ausst. Kat. Venedig. 1978, S. 148 
492 Zu Giottino siehe: Sirén. 1908. Hier fand sich keine Erwähnung von einem Bild in Mantua, es werden 
jedoch öfter Katharinendarstellungen thematisiert. 
493 Ausst. Kat. Zürich. 1985, S. 70, Abb. 31 
494 Ausst. Kat. Venedig. 1978 



 121 

Kontextes. In ihrer Gewalttätigkeit angedeutet wird die Natur mit der menschlichen 

Brutalität einer selektiven Kulturpolitik und die menschliche Ideologie mit der 

natürlichen Katastrophenmetapher konnotiert. Die Stärke der Naturgewalt scheint 

aber über allen zeitlich begrenzten kulturellen Ideologien zu stehen und ist somit 

dominant. 

 

Dem Rätsel der Naturgewalten steht die vermeintlich entschlüsselbare Mathematik 

gegenüber. Die Schieferplatten erinnern an den Schulalltag, in dem rationale und 

logische Formeln vermittelt werden sollen. Was will uns aber die auf der Tafel 

notierte Formel lehren? Sie ist hermetisch geschlossen und enigmatisch. Aufklärung 

könnte ein Hinweis auf den im 17. Jahrhundert lebenden Philosophen, Mathematiker 

und Theologen Blaise Pascal495 bringen, der auf der Suche nach der Konstante n 

war. Der Literaturkritiker Cesare Milanese legt in seiner Analyse der Installation der 

Biennale La categoria dell'errore496 diesen Aspekt offen. Für ihn ist dabei die von 

Pascal anvisierte Synthese zwischen Natur, Kultur, Wissenschaft und Kunst 

entscheidend. Nach Milanese habe Pascal in der Konstante n nach der numero 

unico gesucht, die alle Fehler in sich berge und gleichzeitig aufhebe. Die Suche nach 

einer natürlichen Zahl ist nach Milanese ein Paradoxon. Die Natur sei ein offenes, 

aber auch geschlossenes System, das keine Vermengung mit der Logik zuließe und 

damit auch die natürliche Zahl ausschlösse: 

  

Allora ripetiamo: l'intellettualità non è natura; per cui la scienza non è natura, 
l'arte non è natura; la storia stessa come struttura degli eventi secondo la 
grammatica dello Stato non è natura.497 
 

Der Hinweis auf das Staatsgebilde führt zurück zur Verbindung Natur - Fehler - 

Staat, im speziellen Fall nationalsozialistischer Staat, der sowohl in der Arbeit Numeri 

malefici als auch in Ideologia e natura angesprochen wird. Laut Mauri birgt die Natur 

selbst keinen Fehler in sich, erst die Ideologie als Ausdruck des menschlichen 

Geistes und Intellekts, die sich der Natur bemächtigt, bringt den Fehler hervor. Der 

nationalsozialistische Staat war vorrangig nicht auf rationale, sondern auf emotional-

irrationale Argumentationen aufgebaut. Die Frage der Rasse als entscheidendes 

                                                 
495 Béguin. 1998 
496 Milanese. 1979, o. S. Auf diesen Aspekt greift Cherubini in der Ausstellung Città natura zurück. Vgl. 
Cherubini. 1997, S. 40 
497 „Also, wiederholen wir noch einmal: Die Intelligenz ist keine Natur, deshalb ist die Wissenschaft keine 
Natur; die Geschichte selbst, die eine Struktur von Ereignissen nach der Grammatik des Staates beinhaltet, ist 
keine Natur.“ Übersetzung der Autorin. Milanese. 1979, o. S. 



 122 

Staatsprinzip wurde zwar pseudowissenschaftlich untermauert, der Kern blieb aber 

antirationalistisch. Der Fehler der Natur liegt also nicht in ihr selbst, sondern in den 

falschen Ideologien des Menschen, die nach Milanese und Mauri außerhalb jedes 

Naturbegriffs liegen. Gleichzeitig scheint die Natur aber auch als Vorlage der 

Nationalsozialisten gedient zu haben. Goebbels und dessen Kulturpolitik 

repräsentieren in der Installation den Staat als secondo natura, der auch vor der 

Selektion der Kunst nicht halt gemacht hat. So kann auch die Einspielung des 

Erdbebengeräusches auf die zerstörerische und todbringende Natur verweisen. 

 

Mauri verbindet seine ästhetische Theorie über Symbolhaftigkeit und Form der Kunst 

mit den Überlegungen Pascals. Bereits in einem anderen Zusammenhang bezieht er 

sich auf den Denker, da er nach dessen historischen Vorlagen so genannte Lettres 

Provinciales498 verfasst. Mauri übernimmt den Titel Pascals für seine polemischen 

Briefe an imaginäre Empfänger, in denen er sich über die Qualität der Kunst 

äußert.499 Dabei wird der Fehler angesprochen, der auch die Kunst beherrschen 

kann, die eigentlich nur aus Form bestehe. Ihr würden Eigenschaften wie schön und 

hässlich zugeschrieben, die subjektive Wahrnehmung ist aber nach Mauri nur eine 

Projektion des Ichs auf die Kunst.500 In nationalsozialistischer Zeit hat der Staat 

bestimmt, welche Kunst als schön und welche als hässlich zu gelten hat. Was als 

Kunst zu empfinden ist, wird nicht mehr auf das subjektive Geschmacksempfinden 

zurückgeführt, sondern durch die Degradierung gewisser ästhetischer Konzepte von 

Staats wegen vorgegeben. Rassenpolitik und ästhetische Vorstellungen laufen 

zusammen und werden auch im Sektor der Kunst zur Legitimation von Gewalt und 

Terror. Hitler wird im Heft zur Ausstellung Entartete Kunst folgendermaßen zitiert: 

„Und aus dieser Kraft und aus dieser Schönheit strömen ein neues Lebensgefühl, 

eine neue Lebensfreude.”501 Man wollte einen neuen Menschentypus schaffen, der 

auf ein Sammelsurium religiöser und mystischer Leitbilder rekurriert.502 Die 

Propaganda wurde auch über visuelle Reize, inszenierte Kunstausstellungen und 

Medien transportiert. Mit seiner Installation will Mauri verdeutlichen, dass sich auch 

die Kunst einer ethischen Bewertung nicht entziehen kann.503  

                                                 
498 Ausst. Kat. Paris. 1956 
499 Unveröffentlichtes Dokument im Archiv Fabio Mauris: Mauri. o. J. 
500 Vgl. ebd., S. 11 
501 Ausst. Kat. München. 1937, S. 26 
502 Vgl. Bärsch. 1999, S. 290-291 
503 Diesen Gedanken formuliert Mauri bereits in seinen Überlegungen zum Werk Formazione del pensiero 
anarchico von 1973. In: Mauri. 1994e, S. 141 



 123 

 

In seinem Beitrag zur Biennale von 1978 wird der kritische Bezug zum heutigen 

Kunstmarkt deutlich. Das internationale Event der Kunstszene, das die Popularität 

und damit auch den Marktwert der zeitgenössischen Kunst mitbestimmt, wird als 

Plattform benutzt, um die Schwierigkeiten der Beurteilung von Kunst zu 

kommentieren. Mauri repräsentiert hier die nationalsozialistische Kunstpolitik, die als 

restriktives System schlechthin angesehen werden kann. Das Fresko auf dem 

Boden, dessen Zuschreibung nicht gesichert ist, zeigt eine renommierte und 

hochdotierte Kunst. Ob und was sie wert ist, hängt aber nicht allein von der Qualität, 

sondern auch von der Zuschreibung ab. Die mittelalterliche Kunst ist als religiöse 

Kunst von kirchlichen Auftraggebern und kirchlichen Geldern mitbestimmt worden. 

So werden zwei Formen der Manipulation in einem Kontext zusammengeführt: 

einerseits die ideologische Prägung durch die Kirche, andererseits die Wertung im 

Sinne des Kunstmarkts. Der Hinweis auf die nationalsozialistische Kunstpolitik fügt 

einen neuen Bezugspunkt hinzu, der den Kunstmarkt mit der ideologischen 

Instrumentalisierung und Selektion von Kunst in Verbindung setzt. Die so genannte 

Entartete Kunst wurde zwar politisch diffamiert, ihr Marktpreis aber sehr wohl 

anerkannt und ausgenutzt. Mit der Zusammenführung all dieser Aspekte auf der 

Biennale wird zur Reflexion über die aktuelle Lage der Kunst zwischen Marktwert 

und ideologischer Verbrämung aufgerufen.  

 

 

4.3.2 Die Installation Entartete Kunst 
 

Die Installation Entartete Kunst hat Fabio Mauri 1985 in der Galerie Mara Coccia in 

Rom realisiert. In ihr werden die zuvor akzentuierte Thematisierung der 

nationalsozialistischen Kunstpolitik und die Verbindung zum zeitgenössischen 

Kunstmarkt nochmals zusammenfassend präsentiert. 

 

 

 

 

 



 124 

4.3.2.1 Entartete Kunst und zeitgenössische Kunstpolitik 
 

Entartete Kunst504 - mit diesem diffamierenden Titel bezeichnet Fabio Mauri eine 

seiner eigenen Installationen. Der Schriftzug ENTARTETE KUNST wird als Motto der 

Arbeit sofort sichtbar gemacht. Die Großbuchstaben des Schriftzugs, die innerhalb 

des Galerieraums an erhöhter Stelle angebracht sind, haben einen sachlich-

geometrischen Charakter (Abb. 47). Diese Gestaltung steht im Gegensatz zur 

Originalkalligrafie des historischen Ausstellungsplakates. An der Wand unterhalb der 

Phrase befinden sich zwei abstrakte Farbfelder. Neben einer großen roten 

quadratischen Fläche ist eine gelbe in derselben Form und Größe angebracht (Abb. 

48). Auf dem Boden zwischen diesen quadratischen Farbtafeln steht eine 

Bronzefigur, die die Umrisslinien der Figur Goebbels nachzeichnet (Abb. 48). Der 

Schattenriss zitiert das oben erwähnte Lichtbild vom Besuch der Entartete Kunst 

Ausstellung, das Mauri bereit in Manipolazione di cultura und I numeri malefici 

eingesetzt hat. An der gegenüberliegenden Wand ist Mauris Werk Schermo-disegno 

aus dem Jahr 1957 ausgestellt: eine schwarz umrahmte weiße Bildschirmfläche, auf 

die der Betrachtende alles oder auch nichts projizieren kann.505 Goebbels als 

Personifizierung nationalsozialistischer Kunstpolitik scheint mit auf dem Rücken 

verschränkten Armen das zeitgenössische Kunstgeschehen zu betrachten. Diesem 

Beobachter präsentiert Mauri monochrome Bilder mit klaren Formen und Farben.  

 

Monochrome Farbtafeln in dieser Form und Größe treten in Mauris OEuvre erstmals 

1975 auf. In der Installation Senza Arte - die auch unter dem Titel Serie sociali 

geführt wird506 - hat er ähnliche Farbfelder ausgestellt. Die Felder bestanden nur aus 

ausgeschnittenem, farbigem Papier, das an der Galeriewand aufgehängt wurde. Die 

Ausstellung hatte einen quasi performativen Charakter, da die Werke der Ausstellung 

an unterschiedlichen Tagen zu unterschiedlichen Preisen verkauft worden sind, 

wobei der Preis mit zunehmender Ausstellungsdauer angestiegen ist.507 Mit dieser 

Verkaufsstrategie versucht der Künstler die absolute Relativität des Marktwertes von 

                                                 
504 Es ist bezeichnend, dass er diese und Ausstellung des italienischen Faschismus als Folie genutzt hat. 
Entartete Kunst ist Sinnbild der nationalsozialistischen Verunglimpfung von Kunst, obwohl auch andere 
Propagandaausstellungen durchgeführt worden sind. Siehe hierzu: Kivelitz. 1999 
505 Die Autorin nimmt an, dass es sich um das im Ausstellungskatalog in Rom abgebildete Werk Schermo-
Disegno von 1957, Tempera auf Papier, 70 x 100 cm handelt. Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 79 
506 Ebd., S. 150 
507 Ebd. 



 125 

Kunst aufzudecken.508 Mauri thematisiert das Problem jedoch nicht nur theoretisch-

konzeptionell, sondern setzt es praktisch-anschaulich in Szene. Jede Kunst hat nach 

Mauri einen Inhalt, der nicht Inhalt der Kunst, sondern ein Inhalt der Welt ist, der zur 

Kunst wird. Selbst die abstrakte Kunst oder die pure Form kann sich seiner Meinung 

nach dem nicht entziehen und auch sie kann ideologisch interpretiert werden.509 

Während faschistischer Zeit wurde die abstrakte Moderne bestenfalls beargwöhnt 

oder direkt abgelehnt.510 Nach 1945 kam es zu einer positiven Neubewertung der 

abstrakten Kunst, die teilweise wiederum mit politischen Vorgaben in Verbindung 

gebracht werden kann.511 Der lange Schatten Goebbels' scheint auf die Kunst zu 

fallen, die heute zumindest in der so genannten westlichen Welt nicht mehr durch 

eine diktatorische Kulturpolitik, sondern laut Mauri von einem restriktiven Kunstmarkt 

manipuliert wird. Welche Kunst wird warum reglementiert? Was ist Entartete Kunst? 

Wer definiert Kunst und warum werden bestimmte kulturelle Erzeugnisse als Kunst 

wahrgenommen? Gibt es ein manipulatives Regulativ in der Kunstwahrnehmung und 

wer manipuliert den Markt? All diese Fragen werden durch die provokante 

Benennung einer zeitgenössischen Installation mit dem Schlagwort für die 

nationalsozialistische Kunstpolitik aufgeworfen, die eben nicht nur an historische 

Fakten erinnert, sondern die aktuellen Strategien der Kunstpolitik offen legen will. In 

einem Interview mit Lea Vergine von 1985 - im Jahr der Präsentation der Installation 

- prangert Mauri die Beeinflussung der Kunst durch den Markt an. Er formuliert die 

These, Kunst werde nicht mehr von der Kunstkritik und damit der Qualitätsfrage, 

sondern von den Regeln der Marktwirtschaft bestimmt. „Pensa alla manipolazione 

che il mercato fa dell'opera d'arte”.512 Damit wird der Geldmarkt zur neuen Ideologie 

erhoben, die die Macht hat, Kunst zu manipulieren und zu beeinflussen. Mauris 

Gleichsetzung mit der nationalsozialistischen Politik kann als problematische 

Parallelisierung gelesen werden, muss aber auch in einem erweiterten Kontext mit 

                                                 
508 Mauris Konzept erinnert an Yves Kleins im Jahr 1957 in Mailand konzipierte Ausstellung, in der dieser 
identische blaue Werke mit unterschiedlichen Preisen versieht. Mauris Vorgehensweise akzentuiert aber auch 
andere Problemfelder, da er monochrome Ready-Mades, die nichts mit seinem eigenen künstlerischen Schaffen 
gemein haben, zu unterschiedlichen Preisen verkauft. Der Zeitfaktor spielt bei Mauri eine ausschlaggebende 
Rolle, da die Kunstwerke mit dem Verbleib in der Galerie immer teurer wurden. Das kann als Kritik am 
Kunstmarkt gelesen werden, erst mit der Präsentation in einem Kunstraum wird die Kunst höher eingeschätzt. 
Klein hingegen betont, dass jedes seiner elf ausgestellten Werke einen unterschiedlichen Charakter habe und 
deshalb unterschiedlich bezahlt werden müsse. Proposte monocrome, epoca Blu. Galleria Appolinaire, Mailand. 
02.-12.10.1957. In: Ausst. Kat. Nizza Prato. 2000/2001, S. 217-218 
509 Vgl. Mauri. 1990, S. 63-64 
510 Ausst. Kat. Bozen Innsbruck. 1997/1998 
511 Vgl. Gibson. 1997, S. XXV 
512 Mauri. 1994g, S. 299 



 126 

seiner vorangegangenen Auseinandersetzungen mit der diktatorischen Kunstpolitik 

gesehen werden. 

 

 

4.3.2.2 Religiöse Implikationen 
 

Die Verbindung von religiösen Aspekten mit der Problematisierung des Irrtums in der 

Kulturpolitik und den Fragen bezüglich einer „neutralen“ Kunstwahrnehmung gehen 

in der Installation Entartete Kunst auf die Numeri malefici zurück. Neben der 

Präsentation des Bildes der Vermählung der Heiligen Katharina wird im 

Biennalebeitrag auch durch den Hinweis auf Pascal ein religiöser Bezug geschaffen. 

Pascal war seit seiner frühen Kindheit krank. Dieses Schicksal hat ihn trotz seiner 

streng rationalistischen und empirischen Denkweise zu Gott hingeführt. Eine 

Feuererscheinung war für ihn die Initiation.513 Die Dinge, die er mit seinem rational-

mathematischen Denken nicht lösen konnte, wollte er mit der Allgegenwart Gottes 

erklären. „Unterwerfung und zugleich Gebrauch der Vernunft, darin besteht das 

wahre Christentum.”514 Dialektik spielt auch in Mauris Arbeiten eine Rolle, welche die 

Manipulation der Kunstwahrnehmung in Frage stellen und kritisch beleuchten. Die 

Hinwendung zu Gott in der Kunst wird als zwiespältiger Versuch entlarvt. Mit der 

Einbeziehung der Geschichte der Heiligen Katharina wird eine antirationalistische 

und auf ein blindes Märtyrertum ausgelegte Gottgläubigkeit thematisiert.515 Das 

Sterben für den Bräutigam Jesu steht gleichzeitig für die Erlösungshoffnung, die zwar 

jeder Vernunft zuwiderläuft, jedoch über diese hinaus verweist und ihre Gültigkeit 

einfordert. 

 

In den Installationsaufbau Entartete Kunst wird die christliche Symbolik direkt 

miteinbezogen, da sie in Kreuzform angelegt ist.516 Der Buchstabe A fungiert hierbei 

als Knotenpunkt, in dem die Kreuzform zusammenläuft. Er ist in der Zimmerachse 

                                                 
513 Dies weist auf eine Affinität mit Ignatius hin, dessen Name Feuer bzw. entbrannt bedeutet. Pascal hat 
sich aber gerade gegen die Jesuiten und deren Politik gewandt. Ausst. Kat. Paris. 1956, S. 12 
514 Béguin. 1998, S. 13 
515 Legenda. 1969, S. 917-919 
516 Das ist nicht das erste mal, dass Mauri das Sujet der Kreuzigungsszene aufgreift. Bereits in seinen 
Zeichnungen für die Zeitschrift Il Setaccio 1942/43 und in seiner expressionistischen Phase in den 1950er Jahren 
ist der Gekreuzigte Bildsujet. 



 127 

angebracht und ohne einen Verbindungsstrich in der Mitte besonders abstrahiert.517 

Das Kreuz symbolisiert Ende aber auch Anfang, denn das Leiden Christi markiert 

den Endpunkt des menschlichen Lebens Jesu und gleichzeitig den Beginn aller 

Erlösungshoffnung. Unterstrichen wird diese Verbindung zum Leiden Jesu durch den 

zweiten Saal der Installation, der Arte e Mondanità betitelt wird. An einem Kreuz ist 

das Modell eines in einen Anzug gekleideten Mannes installiert, der die 

Gesichtszüge der Les demoiselles d'Avignon von Picasso trägt (Abb. 49). Der Kopf 

des/der Gekreuzigten hängt nach unten. Das scheint auf Hoffnungslosigkeit und 

Trauer hinzuweisen.518 In seiner Anlehnung an Picasso rekrutiert Mauri auf ein 

Menschenbild, das nicht dem nationalsozialistischen Bild vom Neuen Menschen 

entspricht, aber auch in den religiösen Kontext scheinen die Damen nicht zu passen. 

Im übertragen Sinne wird Picassos zukunftsweisende Ästhetik ans Kreuz geschlagen 

und damit eine neue Form der Entartung der Kunst proklamiert. Die Parallelisierung 

der Leiden der Modernen Kunst mit dem Leidensweg Jesu zeigt Kunst als Opfer, 

aber auch als Hoffnungsträgerin. Wer schlägt die Moderne jedoch ans Kreuz, wer 

löst die Krise aber gleichzeitig auch die Erlösung über die Kunst aus? Auffällig ist die 

Bekleidung der Figur. Der Mann/die Frau wird in einem Businessanzug am Kreuz 

präsentiert. Das kann als Zeichen für die etablierte Kunst stehen, die eben nicht nur 

kunsthistorisch, sondern auch ökonomisch von Bedeutung ist. Sie hängt am Kreuz, 

einem Symbol, das Ende und Anfang bedeuten kann, das aber auch Zeichen der 

Erniedrigung ist, da nur Sklaven und sozial Ausgestoßene so hingerichtet wurden.519 

Das kann als Hinweis interpretiert werden, dass die Kunst nach Mauri über den 

Markt gedemütigt und gleichzeitig gekrönt wird. Die Kunst wird vielleicht alle 

Unterdrückung überstehen, doch sie muss zunächst die Zerstörung und die Qualen 

hinnehmen. Kann Kunst das Böse, das sich der Kunst bemächtigen will, vielleicht 

über das Ritual in der Kunst überwinden? Oder ist sie gefangen in einem Netz von 

Ökonomie, Profit und Eventsucht? Die Kunst bemächtigt sich religiöser Themen,520 

wird gleichzeitig aber auch zum Religionsersatz. Diese Erlösungshoffnung hilft der 

Kunst über die Selbst- und Fremdzerstörung hinweg. Die heilige Form bleibt nach 

                                                 
517 Auf dem Bildmaterial zur Installation, das von der Autorin eingesehen wurde, ist die Kreuzstruktur nicht 
zu erkennen. In einer Beschreibung der Installation wird aber auf diese Formgestaltung hingewiesen. Beim 
Künstler nachgefragt, bestätigt er diese Angaben. Beschreibung in: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 216 
518 Zu den unterschiedlichen Kreuzigungstypen, die mit theologisch-weltanschaulichen Themen konnotiert 
werden können, vgl. Barasch. 1995, S. 175-176 
519 Vgl. Hofstätter. 1980, S. 80 
520 Vgl. List. 1995, S. 69 



 128 

Mauri relativ unberührt, auch wenn Goebbels als pars pro toto der 

nationalsozialistischen Kunstpolitik sie zerstören will.  

 

 

 

4.4 Warum ein Gedanke einen Raum verpestet? Die deutsche Frage vor und 

nach der Wiedervereinigung 

 
Die Installation Warum ein Gedanke einen Raum verpestet. Perché un pensiero 

intossica una stanza von 1972 ist eine konzeptionelle Arbeit, die Mauris medien- und 

kommunikationskritischen Ansatz verdeutlicht. Parallel dazu wird aber auch der 

ideologische Faden weitergesponnen und die Aufarbeitung des Nationalsozialismus 

stellt in dem konzeptionellen Gefüge ein zentrales Thema dar. Durch die Verbindung 

dieser beiden unterschiedlichen Stränge wird die Arbeit zu einem weiteren 

Schlüsselwerk in Mauris OEuvre. In der Installation Warum ein Gedanke einen Raum 

verpestet setzt Mauri die so genannte Zweite Generation seiner Schermi ein. Jeder 

Schirm ist 72x44,5x5cm groß. Die Grundlage der Schermi bildet eine 

Holzkonstruktion, die mit Leinwand überspannt wird. Die Schermi sind mit Metall 

eingefasst und die Einfassung ist zweigeteilt. Im oberen Teil wird die eigentliche 

Bildschirmkonstruktion realisiert. An diese Konstruktion schließt sich ein schmaler 

Streifen an, der unterhalb der eigentlichen Bildschirmfläche liegt (Abb. 50). In diesem 

unteren rechteckigen, vom Bildschirmbereich abgetrennten Teil sind in der rechten 

Hälfte unterschiedliche Phrasen in deutscher Sprache in Letrasettechnik angebracht. 

Im deutlichen Gegensatz zu der damals aktuellen grafischen Technik des 

Letrasets,521 sind die Buchstaben in gotischer Schrift gedruckt. Die Phrasen auf den 

Schermi sind unterschiedlichen Lebenswelten entnommen. Sie beziehen sich 

teilweise auf Fabio Mauris Lebensgeschichte wie zum Beispiel Ma Bravo Achille! 

oder haben offensichtlich einen Bezug zu geschichtlichen Ereignissen wie die 

titelgebende Unterschrift Perché un pensiero intossica una stanza. 

 

 

                                                 
521 Letraset. In: Livingston. 1992, S. 119 



 129 

4.4.1 Der Rückgriff auf die Schermi der 1950er/1960er Jahre 
 

In der Installation Warum ein Gedanke einen Raum verpestet. Perché un pensiero 

intossica una stanza von 1972 greift Fabio Mauri auf die Schermi zurück, eine 

Werkgruppe, die er ab 1958 konzipiert hat.522 Der Begriff Schermo hat im 

Italienischen vielfältige Bedeutungen. Neben seinem Sinngehalt von Schirm, 

Schutzschild oder Abschirmung kann er auch als Lein-, Bild- und Projektionswand 

verstanden werden. Ein direkter Bezug zu Theater, Film und Fernsehen wird über die 

darin enthaltene Bedeutungsebene Film, Kino und Bildschirm hergestellt.523  

 

 

4.4.1.1 Einflüsse Manzonis und Castellanis 
 

Die zeitliche Einordnung der Schermi Fabio Mauris hat in den letzten Jahren in der 

kunstgeschichtlichen Auseinandersetzung einen immer größeren Raum 

eingenommen. So werden Mauris Bildschirme im Zusammenhang mit der so 

genannten italienischen Pop-Art diskutiert,524 deren Künstler sich im Rom der 1960er 

Jahre in der Scuola di Piazza del Popolo525 zusammengefunden haben. Die Arbeiten 

werden vor allem in den römischen Kontext eingeordnet und hier mit dem Werk 

Mario Schifanos verglichen, dessen erste, fast monochrome Bilder in der Forschung 

meist auf das Jahr 1960 zurückgeführt werden.526 Bei der ersten Generation von 

Mauris Schermi (Abb. 26) in der Größe 62x45x5cm sind unterschiedliche 

Festlegungen vorgenommen worden. In den jüngeren Ausstellungskatalogen gibt es 

die Tendenz, den ersten Schermo auf die Jahre 1958/59 zu datieren, wobei keine 

klare Bestimmung vorliegt.527 Im Jahr 1959/60 soll der erste größere Schermo - 

150x100 cm - entstanden sein, der mit einem Silberrahmen eingefasst ist (Abb. 26). 

Die ersten Ausstellungen, in denen ein Schermo gezeigt worden ist, waren die 

Präsentationen zum Premio Termoli und zur Gruppenmanifestation Crack, die beide 

                                                 
522 Vgl. Farci. 1998, S. 12 
523 Sansoni. 1970, S. 1183 
524 Ausst. Kat. Rom. 1999b 
525 Siehe hierzu: Calvesi. 1990, S. 11-13 
526 Ausst. Kat. Köln. 1985, o. S. Es gibt aber auch abweichende Datierungen, so bei seinem ersten Werk, 
vgl. Ausst. Kat. Parma. 1974a, Abb. 1. Datierung 1956/57. Im Ausst. Kat. Lyon. 1985 erhält das Bild die 
Bezeichnung Pittura und wird auf das Jahr 1959 datiert. Achille Bonito Oliva datiert die ersten Werke Schifanos 
grundsätzlich früher. Siehe: Ausst. Kat. Conegliano. 1998 
527 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 79-83; Ausst. Kat. Klagenfurt. 1997, S. 77. Es ist anzumerken, dass beide 
Kataloge von einer ähnlichen Gruppe von ForscherInnen konzipiert wurden. So war Carolyn Christov-Bakargiev 
an beiden Katalogen wesentlich beteiligt. 



 130 

1960 stattfanden. Im gleichen Jahr publiziert der Kunstkritiker Cesare Vivaldi einen 

100x120 cm großen Schermo aus Leinwand.528 Es ist möglich, dass die Schermi vor 

1960 entstanden sind und von einzelnen näheren Bekannten wahrgenommen 

wurden, in der Öffentlichkeit sind sie aber erst ab 1960 zu sehen. Im neusten 

Ausstellungskatalog von Fabio Mauri L'ecran mental werden die ersten Schermi 

trotzdem auf das Jahr 1958 datiert.529  

 

Die für die Entwicklung der monochromen Malerei in Italien ausschlaggebenden 

Künstler Piero Manzoni und Enrico Castellani530 sind für die Entstehungsgeschichte 

der Schermi von Mauri von besonderer Bedeutung.531 So unterstreicht der Literat 

und Kritiker Cesare Vivaldi im Katalog zur Ausstellung Fabio Mauri 1959-1969 in der 

Galleria Toninelli in Rom die Verbindung zu Manzoni und dessen 

Erneuerungsversuche in der Kunst.532 Datierungsschwierigkeiten treten auch im 

Zusammenhang mit den Kunstwerken von Manzoni und Castellani auf. In dem im 

Jahr 1991 veröffentlichten Katalog Piero Manzoni, kuratiert von Freddy Battino und 

Luca Palazzoli, wird Manzonis erstes monochromes Bild auf das Jahr 1958 datiert.533 

In dem von der Associazione Amici di Piero Manzoni herausgegebenen ersten Band 

des Gesamtverzeichnisses seiner künstlerischen Arbeiten werden keine Datierungen 

einzelner Werke vorgenommen, sondern die ersten Achrome Manzonis unter der 

Angabe 1957/1959 subsumiert.534 Im Ausstellungskatalog der Galerie Karsten Greve 

in Paris von 1992 wird ein monochromes Werk in Kaolin auf das Jahr 1957 datiert.535 

Deutlich wird hieran die Problematik der genauen zeitlichen Einordnung der 

Monochromen Malerei in der italienischen und internationalen 

Kunstgeschichtsschreibung. Nicht nur die Aussagen Manzonis selbst,536 sondern die 

Mehrzahl auch der älteren Ausstellungskataloge537 legen die Datierung der ersten 

                                                 
528 Vivaldi. 1960 
529 Ausst. Kat. Le Fresnoy. 2003, Abb. S. 62: Schermo. 62 x 45 x 5 cm, Papier auf Holz. Auch an diesem 
Katalog haben Marcella Cossu und Carolyn Christov-Bakargiev mitgearbeitet.  
530 Ausst. Kat. Esslingen. 1995/1996 
531 Auch wenn regionale Bezüge in der Kunstgeschichtsschreibung von Interesse sind, so ist die 
gegenseitige Beeinflussung zwischen den italienischen Kunstzentren im Norden und Süden als selbstverständlich 
anzusehen. Daher soll die parallele oder antizipierende Entwicklung hin zur Monochronie untersucht werden, 
ohne regionale Besonderheiten und Gruppen übermäßig zu beachten. 
532 Vivaldis Analyse ist polarisierend und wertend. Manzoni wird kritisch hinterfragt - obwohl er als mito 
Manzoni bezeichnet wird - Mauri in diesem Vergleich hingegen durchweg positiv bewertet. Vivaldi. 1969, S. 6-7 
533 Battino/Palazzoli. 1991, Abb. 268, S. 253. 
534 Manzoni. [1990], S. 19-23 
535 Ausst. Kat. Köln Paris. 1991, S. 24. Wie diese unterschiedlichen Datierungen einzuschätzen sind, soll 
hier nicht diskutiert werden. 
536 Der Künstler selbst nennt das Jahr 1957 als Jahr seines ersten achromen Werks. Manzoni. 1967, S. 29 
537 So zum Beispiel bei Scheinwiller: Ausst. Kat. Mailand. 1967, S. 38-39 



 131 

Achrome auf das Jahr 1957 fest. Damit ist davon auszugehen, dass Manzoni in 

jedem Fall vor Mauri monochrome Werke geschaffen hat. 

 

Die Bedeutung Manzonis als Wegbereiter der Neuverortung von Kunst und 

Künstlertum ist unumstritten und wird in den letzten Jahren zunehmend rezipiert. 

Dem Künstler wird Bedeutung bei der Entstehung der monochromen Malerei 

eingeräumt, wobei die Benennung seiner Bilder als Achrome verdeutlicht, dass er 

seine Werke nicht als weiß, sondern als farblose, un-farbige Bilder sieht - und in 

diesem Sinn eben doch als weiß. Denn weiß sind die Achrome Manzonis meist, 

wenn auch mehr in ihrer Materialhaftigkeit. Er benutzt oft nicht den Pinsel, um die 

plastisch pastose Oberfläche auf die Leinwand zu bringen, sondern lässt Gips oder 

Kaolin über die Leinwand fließen. Imbevere, durchtränken - aufsaugen nennt 

Manzoni diesen Prozess.538 Darüber hinaus benutzt er andere weiße Materialien - 

wie zum Beispiel Watte oder Glaswolle - um seine Oberflächengebilde zu formen. 

Obwohl Manzoni im Rahmen des Bildes bleibt, geht er weit über das traditionelle 

Tafelbild hinaus. Die Kaolin- und Gipstechnik macht eine genaue Begrenzung des 

Werks durch den Künstler unmöglich,539 da mit ihr ein plastisches Moment realisiert 

werden kann. Dieses kommt einer Art Relief gleich. Trotz der Materialhaftigkeit der 

Werke leugnet Manzoni ein ordnendes Prinzip des Künstlers nicht. Jedoch wird 

weniger der Materialauftrag als vielmehr die Anordnung der Materialien zu einer 

Bildfläche strukturiert, sei es bei der Faltenlegung des Kaolins oder bei der 

Zusammensetzung des Wattebausches zu einem Rechteck. Zufall und bewusstes 

Eingreifen spielen zusammen. Manzonis Weiß soll nicht als Projektionsfläche 

fungieren, sondern als Referenz auf sich selbst, auf das totale Sein. Damit hat die 

Wahl der Farbe weiß in ihrer philosophischen Dimension eine metaphysische 

Bedeutung, die in ihrem Sein selbst zu finden ist. Wie Lóránd Hegyi in seinem 

Beitrag zur Ausstellung Minimalia schreibt, ist hier die Sakralisierung der Kunst über 

die Materialisierung und eben nicht über die Dematerialisierung realisiert worden. Die 

Tendenz wurde von Lucio Fontana vorgegeben und Manzoni hat sie mit 

aufgegriffen.540  

 

                                                 
538 Manzoni. 1967, S. 29 
539 Vgl. Epperlein. 1997, S. 118 
540 Vgl. Hegyi. 1997, S. XXX 



 132 

Castellani war mit Manzoni über die gemeinsame Zeitschrift und Galerie Azimuth 

verbunden.541 Zusammen mit dem Künstler Agostino Bonalumi542 haben sie ab 1959 

gemeinsame Ausstellungen konzipiert, 543 unter anderem in der Galleria Appia Antica 

in Rom im April 1959.544 Castellanis Suche nach neuen Ausdrucksmöglichkeiten in 

der Kunst hat ihn ebenfalls zu einem monochromen OEuvre geführt, das auch bei 

ihm eine Fusion von Malerei und Skulptur darstellt. In seinen Werken spannt er eine 

Leinwand über unterschiedlich angeordnete Nägel. Dieses Nagelbett bildet die 

Grundlage für streng geometrische sowie assoziativ im Bildraum angeordnete 

Oberflächenstrukturen. Castellanis so genannte Superficie - Oberflächen sind nicht 

nur weiß sondern schwarz, rot545 oder auch silbern und blau. Die Farbe unterstützt 

bei Castellani die Raumwirkung der Oberflächen, sie steht aber nicht für sich allein. 

Sein Interesse gilt der Raum- und Lichtwirkung seiner skulpturalen Bilder, die nicht 

als Einzelwerke, sondern meist im Rahmen einer Installation präsentiert werden. 

Jedes Werk kann zwar auch autonom bestehen, es bildet im Raumkontext jedoch 

eine neue Einheit von Raum und Objekt.546 Sowohl Castellani als auch Manzoni 

nehmen in ihren Werken eine bewusste Überschreitung der traditionellen 

Gattungsgrenzen von Malerei, Plastik und Architektur vor. Manzoni betont schon 

durch den Titel Achrome sein Hang zur Nicht-Farbe, die er als absolutes Sein in der 

Kunst verstanden wissen will, demgegenüber evoziert Castellani mit seinen 

Oberflächen vor allem eine neue Licht- und Raumwirkung. 

 

Mauri arbeitet ähnlich und doch  anders als die besprochenen Künstler. Allen 

Schermi legt er eine identische Struktur zu Grunde: einen Holzrahmen, der die Form 

eines aufgestellten Rechtecks hat. Der obere Teil der Holzkonstruktion - der größere, 

teilweise sehr viel größere Ausmaße als der untere Teil des Rahmens hat - ist nach 

vorne ausgestellt und bildet eine abgerundete quadratische Fläche. Diese sich leicht 

in den Raum hineinwölbende quadratische Fläche verleiht dem Werk einen 

dreidimensionalen Charakter. Über diese Holzkonstruktion spannt Mauri zunächst 

dickes, aufgeweichtes Papier. Schermi, die durch diese Methode entstanden sind, 

sind vom konservatorischen Gesichtspunkt schwierig zu erhalten. So sind die 
                                                 
541 Ausst. Kat. Paris. 1981, S. 42 
542 Dorfles. 1973 
543 Battino/Paozzoli. 1991, S. 37, Abb. 268, 
544 Di Stefano/Salvi. 1990, S. 391 
545 Zur Farbpsychologie siehe: Ausst. Kat. Parma. 1990 
546 Die Reliefs Castellanis basieren nicht nur auf den Nagelbrettern, sondern werden auch über die 
Eckstellung der Leinwände oder die Überschreitung der Rahmengrenzen realisiert. Diese erinnern an überdachte 
Heiligenbildchen am Wegesrand oder an Häuserfassaden. Siehe: Castellani. 1976, Abb. 42-43 



 133 

meisten dieser ersten Schermi zerstört, nur wenige in Papier gefasste Holzrahmen 

sind heute noch intakt.547 Nach seinem Experimentieren mit Papier ist der Künstler 

dazu übergegangen, Leinwand über den Rahmen zu spannen. In einzelnen Fällen 

zieht er die Leinwand oder das durchfeuchtete Papier nicht nur über die 

Holzkonstruktion, sondern setzt unter den oberen Vorsprung in die flache Struktur 

eine Falte ein, die den Bildschirmcharakter der Werke noch unterstützt. Tasca di 

cinema werden diese Gebilde genannt. Als Schermo bezeichnet Mauri auch Werke, 

die glatte, in einem Holzrahmen eingefasste Flächen darstellen, die Schwarz oder 

Weiß sein können. Ein Schermo, der 1957/58 entstanden sein soll, besteht aus einer 

Konstruktion aus Holz und Wellpappe, hier ist nur der Rahmen erhöht (Abb. 51). 

Während in diesem Fall die Farbigkeit der Arbeit von dem verwandten Material der 

Wellpappe bestimmt wird, setzt der Künstler an anderer Stelle Temperafarbe ein, um 

den kompakten und gleichzeitig leichten Charakter der Schermi zu betonen.548 

 

Vergleicht man Mauris Vorgehensweise mit derjenigen von Manzoni und Castellani, 

so sind die Unterschiede eklatant, doch es sind auch Gemeinsamkeiten 

festzustellen. So sind die Ausweitung des Bildrahmens und das Überspannen einer 

vorgeformten Grundlage bei Mauri und Castellani ähnlich. Die Monochrome beider 

Künstler haben einen konstruktiven Charakter, der ins Plastische tendiert, wobei in 

Mauris Fall die Raum- und Lichtwirkung der Kunstwerke eine geringere Rolle spielt. 

Die Komposition mehrerer Flächen zu einer Installation wird dahingegen von beiden 

realisiert. Mauri intendiert mit den Schermi weniger die Schaffung monochromer 

Werke, er geht vielmehr davon aus, dass man das Weiß an sich nicht wahrnimmt, 

sondern als Fläche nutzt, auf die jede/r ihre/seine eigenen Bilder und den eigenen 

Film projizieren kann. Hierin ist der größte Unterschied zu Manzoni zu sehen, der die 

Vorstellung der Kunst als Projektionsfläche komplett ablehnt. Manzoni will das totale 

Sein, Mauri die totale Projektion.  

                                                 
547 Mauri stellt diese gerissenen Schermi mit ihrer zerstörten Oberfläche aus. Der Versuch, die 
Papierschermi zu restaurieren, ist meist fehlgeschlagen, da das benutzte Papier nicht mehr aufzufinden war. 
Angaben Fabio Mauris.  
548 Die leeren Schermi werden in den 1960er Jahren mit Zeichen gefüllt. In der Literatur sind diese als 
Straßenschilder gelesen worden, da Titel wie Drive in house fälschlicherweise als Hinweis auf eine solche 
Funktion verstanden worden sind. Vielmehr verweist dieser Titel aber auf den Bereich des Kinos und Films, da er 
Autokino bedeutet. Mit diesen Zeichen können auch Schaltknöpfe oder vor- und rückwertsspulende Signaltasten 
eines elektronischen Gerätes assoziiert werden. Neben den abstrakten Zeichen sind Schallplatten und andere 
Materialien in den Bildschirmen angebracht worden. Diese Schermi bestehen meist aus einem erhöhten oberen 
Teil und einer von diesem Rahmen im Rahmen abgesetzten unteren Schaltfläche. Die leeren Schermi werden in 
den 1970er Jahren wieder aufgegriffen. 



 134 

Infatti, lo schermo non è un monocromo: sono due. Così simile al monocromo, 
anzi identico, lo schermo è la seconda forma o categoria in campo.... Il suo 
intento, minimo e smisurato, è contenerlo velandolo.549 
  

Die Transzendenz der weißen Fläche ist bei Mauri nicht als Wert an sich gedacht, 

sondern wird als Chiffre für die ganze Welt gelesen. So symbolisiert die weiße 

Fläche eine Leere, hinter der die Fülle der globalen Kommunikation verborgen liegt. 

Die Tendenz zur Vereinnahmung eines Systems von Zeichen, die über sprachliche 

aber auch außersprachliche Kommunikation funktionieren kann, wird an Hand der 

Bezeichnung einer Installation von Mauris Schermi deutlich: Zeichen-ung - segno di 

segno.550 

 

 

4.4.2 Die Leere des Bildschirms und der Schrecken dahinter  
 

Die leeren Bildschirme in der Installation Warum ein Gedanke einen Raum verpestet 

werden vor allem durch die Sprache zu Trägerinnen einer bestimmten Botschaft. 

Durch die Verbindung der Letrasettechnik als einer auf einmaligen Gebrauch 

abzielenden Drucktechnik mit den gotischen Schrifttypen, die auf eine 

traditionsreiche Druckgrafik anspielen, setzt Mauri einen ironischen Anachronismus 

frei. „Il gotico letraset esprime umoristicamente l'uso presente del passato.”551 Der 

gotische Schrifttypus soll die rückwärtsgewandte europäische Kultur symbolisieren, 

wobei auch die Frage nach Traditionen und Traditionsbrüchen im Raum steht. Der 

Gebrauch der gotischen Schrift und der deutschen Sprache führt inhaltlich zum 

Thema der deutschen als europäischer Frage zurück. Fabio Mauri formuliert dies im 

Kontext der Ausstellung nochmals folgendermaßen „Valori e vizi della Germania, 

come cultura tedesca, sono stimati in profondità quelli europei.”552 Außerdem erinnert 

seine Benutzung der gotischen Schrift an die Vorgehensweise der 

Nationalsozialisten, die über den Eingängen der Konzentrationslager Spruchbänder 

in demselben Schrifttypus anbringen ließen.553 Insgesamt sind neununddreißig 

                                                 
549 „In der Tat, der Bildschirm ist kein Monochrom: es sind zwei. Der Bildschirm ist einem Monochrom so 
ähnlich, eigentlich identisch, so dass er die zweite Form oder Kategorie auf dem Feld ist. Sein Zweck ist es - klein 
und unendlich wie er ist - sie [die Welt] zu enthalten, in dem er sie verschleiert.” Mauri. 1994h, S. 96 
550 Mauri. 1972, S. 36-38 
551 „Das gotische Letraset drückt auf humoristische Art und Weise den aktuellen Gebrauch des 
Vergangenen aus.” Übersetzung der Autorin. Ebd., S. 36 
552 „Werte und Fehler Deutschlands, als deutsche Kultur, sind als fundamental europäisch einzuschätzen.” 
Ebd. 
553 Vgl. Clair. 1983, S. 98-99 



 135 

unterschiedliche Phrasen unter je einem Schermo gesetzt worden, von denen sich 

nicht alle auf die Shoah beziehen. Ob die Zahl 39 als Hinweis auf 1939 als dem Jahr 

des Kriegsanfanges zu lesen ist, scheint möglich, ist aber nicht gesichert. Die 

konzeptionelle Anordnung der Schermi weist aber eindeutig auf eine Zahlensymbolik 

hin: Laut der Konzeption des Künstlers sollen die Tafeln immer in Zehnergruppen 

ausgestellt werden (Abb. 52). Die Zahl zehn spielt auf die Zehn Gebote, die 

Gesetzestafeln an, die Moses auf dem Berg Sinai von Gott erhalten haben soll.554 

Die Bezugnahme auf die Zehn Gebote vermittelt erneut den Aspekt der 

Sakralisierung der Kunst bei Mauri. Diesen unterstreicht der Künstler, indem er dem 

Bildschirm eine metaphysische Bedeutung zuspricht. „Lo schermo ha quindi valore 

metafisico. Lo schermo ha quindi valore metafisico?”555 Das Kunstwerk soll eine 

metaphysische Kraft beinhalten, über die Mauri offensichtlich wieder eine religiöse 

Läuterung in der Kunst in Gang setzen will. Die jeweils zehn Flächen mit ihren 

Phrasen, von denen jede für sich eine Geschichte erzählt, finden ihren Abschluss in 

einer elften Tafel. Sie scheint die Quintessenz der anderen zu sein, da sie statt einer 

Kommentierung die Reihe der natürlichen Zahlen (einschließlich der null) und eine 

Leerstelle aufweist (Abb. 53). Diese aus Gummi geschnittenen Zahlen sind Negative, 

sie erinnern an Druckvorlagen, da sie wie in einem Druckstock angebracht sind. Sie 

setzen einen Kontrapunkt zu den mit Letraset aufgeriebenen Buchstaben und 

erinnern an althergebrachte Reproduktions-techniken. Mit dem Verweis auf die 

Zahlen wird eine Vermischung des mathematischen und künstlerischen Bereichs 

erneut evident.556 

 

Der Bezug auf die deutsche Geschichte zeigt sich nicht nur in der Verwendung der 

deutschen Sprache und der gotischen Schrift, sondern auch in den Phrasen, die die 

leeren Schermi füllen. Bedeutungsschwanger ist vor allem die titelgebende Phrase 

der ersten Installation in der Galleria Seconda Scala in Rom 1972: Warum ein 

Gedanke einen Raum verpestet. Es werden weder die Worte Gas noch 

Nationalsozialismus genannt, trotz der doppelten Leerstelle in sprachlicher wie in 

visueller Hinsicht werden aber durch die Sprachkette: Gedanke Raum verpesten 
                                                 
554 Exodus 19-20. In: Bibel. 1979, S. 73-74 
555 „Der Schermo hat also einen metaphysischen Wert. Der Schermo hat also einen metaphysischen Wert?” 
In: Mauri. 1972, S. 38 
556 Die Kritik am Kunstmarkt wird auch in dieser Arbeit thematisiert. Eine der Phrasen heißt Marktwert. Was 
dies zu bedeuten hat, wird anhand der Verkaufstechnik deutlich. Die Schermi sind trotz gleicher Größe und 
Beschaffenheit zu unterschiedlichen Preisen verkauft worden. Der Preis wird aber nicht über die Phrasen 
definiert, sondern dem Zufall, dem Los überlassen. Der Künstler betont, dass kein Satz ökonomisch bevorzugt 
werden kann. Die Festlegung des Marktwertes für Kunst wird hinterfragt und ihre Willkürlichkeit konstatiert.  



 136 

Bilder der in Gaskammern ermordeten Menschen evoziert. Die Leere der Schermi 

wird von den Betrachtenden unwillkürlich mit grausamen Bildern gefüllt, 

Visualisierungen des Unrechts, die sich durch die mediale Repräsentation des 

Themas tief in das Bewusstsein des zeitgenössischen Rezipierenden eingegraben 

haben. Der Konnex zwischen dem reduzierten, aber eindeutig mit negativen 

Erinnerungen belegten Wortgefüge und der ostentativ weißen Fläche des Schermo 

vermittelt steril den Terror, der dadurch aber um so erschreckender wirken kann. 

Leere kann über ihre Negativität Inhalte produzieren.557 Im Zusammenhang mit der 

Bildzeile wird die Leere zum Stellvertreter des Schreckens. Sie ist nicht festgelegt auf 

ein bestimmtes Bild, sondern eröffnet einen nicht klar besetzten Bezugspunkt, auf 

den im Gegensatz zu vorgegeben Fotografien individuelle Bilder transportiert werden 

können. Die Verunsicherung kann größer sein, da keine definitiven Bilder geliefert 

werden, sondern jeder mit seiner Phantasie allein gelassen wird. Wie ein Gedanke 

den Raum verpestet, so nehmen die Bilder die Gedanken ein, die über die Sprache 

in die Welt gesetzt werden. Die Überlegungen zu Gedanken, Intellekt und Sprache, 

die zerstörerisch wirken, werden hier erneut angesprochen. Wie ist es möglich, dass 

der menschliche Geist Gewalt hervorbringt? Wie kann ein nicht zu eruierender 

metaphysischer Vorgang handfeste und historisch belegte Grausamkeiten nach sich 

ziehen? Der Bildschirm vermittelt nicht, ist gleichzeitig aber sehr beredt in seiner 

Leere. Leere kann füllen. Sie kann auch Angst produzieren vor der Fülle hinter der 

Leere, die man erforschen will. 

 

Die Tafeln, die in der Bibel als Zeichen des Bundes auch als Speicherungsmedium 

und Erinnerungshilfe dienen, werden auch bei Mauri als Speicherplatz der 

Erinnerung verwendet. Dabei werden Ereignisse aus der öffentlichen und privaten 

Geschichte in den Phrasen festgehalten. Na gut Achille Ma bravo Achille! ist eine der 

persönlichen Unterschriften. Wie der Künstler erklärt, sind zwei real existierende 

Männer unter dem Namen Achille zu verstehen, zu denen er ein problematisches 

Verhältnis hat: sein jüngster Bruder Achille Mauri und der Kunstkritiker Achille Bonito 

Oliva. Namen werden eingesetzt, die mit der Weltgeschichte in Verbindung zu 

bringen sind. Darwin, Freud, Marx, Luther und Einstein, all diese Namen werden mit 

einem = Ende kommentiert. In Verbindung mit dem leeren Bildschirm sind die 

Assoziationsketten endlos. Aber auch im Kontext mit der Shoah werden die Namen 
                                                 
557 Der Philosoph Georg Wilhelm Friedrich Hegel sieht in der Leere als negatives Prinzip den „Grund des 
Werdens, der Unruhe, der Selbstbewegung”. Hegel. 1980, S. 158 



 137 

neu bewertet, denn trotz dieser geistigen Entwicklungen konnte das Grauen nicht 

verhindert werden. Das Ende der Zivilisation konnte auch nicht von Intellektuellen 

verhindert werden. Weniger als Erinnerungstafel, Lehrtafel oder Tafelbilder, sondern 

vielmehr als Grabplatte kann der Schermo mit der Aufschrift auf dem Marmor 

gelesen werden. Die Inschrift erinnert an offizielle Gedenktafeln, wobei das genannte 

Material Marmor Assoziationen mit Kunstwerken und einer gehobenen 

Erinnerungskultur freisetzt. Auf dem Kenotaph können nun alle möglichen Bilder des 

persönlichen und historischen Verlusts produziert werden. Die Bildschirme weisen 

eine Doppelfunktion auf, die der Künstler hervorhebt. Er versteht sie als campi di 

proiezione - Projektionsfläche und testimoni di storia - Zeugen der Geschichte.558 

 

 

4.4.3 Non esiste l'anima? Se la Germania ne ha due 
 

Gibt es keine Seele? Wenn Deutschland zwei davon hat - die komplexe 

Wandinstallation, die sich intensiv mit der Deutschen Frage nach der 

Wiedervereinigung auseinandersetzt, ist 1997 im kommunalen Museum für Moderne 

und Zeitgenössische Kunst in Rom gezeigt worden.559 Mauri collagiert hier sein 

eigenes Werk, da er zehn Tafeln von Warum ein Gedanke einen Raum verpestet aus 

den 1970er Jahren mit Werken der 1990er Jahre vermischt. Ein Teil der 

Wandinstallation ist die Arbeit Cucina o la questione tedesca - Küche oder die 

deutsche Frage von 1990 (Abb. 54), in der die deutsche Realität nach der 

Wiedervereinigung ironisch kommentiert wird. Auf einem alten Holzherd steht ein 

Topf. In diesem befinden sich Flaschen, die mit Seiten der Frankfurter Rundschau 

und anderen renommierten deutschen Zeitungen umwickelt sind. Die Installation im 

Topf wirkt wie in „Omas Küche“ beim Einmachen von Obst, die Zeitschriften 

scheinen bezugslos. Hinter dem Herd an der Wand ist ein bildschirmähnlicher, 

zweigeteilter Metallrahmen angebracht, der doppelt so breit ist wie der Herd selbst 

und rechts mit dem Ofen abschließt. In der linken Hälfte ist oben eine Pfanne, im 

unteren Teil des zweigeteilten Metallrahmens eine elektronische Vorrichtung mit 

einem Kabel angebracht. Der für die Einwohner aus Westdeutschland eher 

anachronistisch wirkende Holzherd ist für Menschen aus Ostdeutschland oftmals 

                                                 
558 Mauri. 1972, S. 36 
559 Ausst. Kat. Rom. 1997/1998 



 138 

noch Realität. Gegensätze wie Ost und West stoßen aufeinander und erzeugen 

Energiefelder. Die Kommentierung durch die Zeitungen und der angedeutete 

Bildschirm sind Anspielungen auf die Medien und die geistige Durchdringung des 

Problems. Ob die intellektuelle Herangehensweise an das Thema aber zu einem 

positiven Ergebnis führen kann, ist ungewiss. Mit der Küche wird die Tradition einer 

deutschen Kultur - der Esskultur - aufgegriffen, die über den Bezug zu Medien und 

Intellekt konterkariert wird. Das dialektale Vorgehen des Künstlers, der auf die private 

und öffentliche Rezeption des Problemfeldes hinweist, wirft vielfältige Differenzen 

auf, die nicht zu lösen sind.  

 

Auf der gegenüberliegenden Wandseite ist das so genannte elektronische Bad - Il 

bagno elettronico (Abb. 55) von 1990 aufgebaut worden. Im Installationsaufbau stößt 

es nicht direkt an die Küche, aber Bad und Küche gehören zu jeder Hauseinrichtung 

und können auf Grund dessen leicht miteinander in Verbindung gebracht werden. 

Parallel zum antiquarisch anmutenden Holzherd der La cucina tedesca ist im 

elektronischen Bad eine alte Sitzbadewanne für eine Person aufgebaut. Hinter der 

direkt auf dem Boden des Ausstellungsraumes stehenden Badewanne ist an der 

Wand eine Kacheloberfläche zu sehen, auf der ein Ölbild angebracht ist. Die 

Verbindung mit der Küche wird durch die starken Analogien der Komposition erneut 

bekräftigt. Der Wandteil des Elektronischen Bads wirkt in seiner formalen Gestaltung 

wie ein Bildschirm. Die weißen Kacheln werden von einem zumeist blau-schwarzen 

Feld umrandet. Auf diesem Feld ist eine angeschnittene Computertastatur zu 

erkennen (Abb. 55), auf der in Ölmalerei zwei sich bewegende Hände dargestellt 

sind. Über der Tastatur scheint ein Bildschirm zu schweben, auf dem der Umriss 

eines Menschen zu erkennen ist. Il bagno elettronico vereint wie La cucina tedesca 

zwei zeitlich unvereinbar, anachronistisch wirkende Objekte miteinander: Auf der 

einen Seite die einfache Wanne, auf der anderen Seite die neueste Technik, deren 

Entwicklung mit der Schaffung eines neuen Menschen- und Weltbilds einhergeht. 

Der Mensch benutzt die Gegenstände wie die Küche und das Bad, aber auch den 

Computer und die Elektrizität. Zwei Seelen?  

 

Ein ernstes Problem der deutschen Wiedervereinigung wird durch die Reproduktion 

von zwei auf Acryl aufgezogenen Titelblättern des deutschen Nachrichtenmagazins 

Der Spiegel präsentiert, die in der oberen Wandhälfte über der Installation des 



 139 

elektronischen Bads angebracht sind. Während eine Seite der ambivalenten 

deutschen Seele durch das Bild Willy Brandts repräsentiert wird (Abb. 56),560 zeigt 

sich deren andere Seite auf dem zweiten Titelblatt, das sich auf den rechtsextremen 

Brandanschlag am 23. November 1992 auf ein Haus in Mölln, in dem Ausländer 

gelebt haben, bezieht. Mörder von Rechts heißt die Schlagzeile vor schemenhaft zu 

erkennende Menschen, die den Hitlergruß zeigen (Abb. 56). Im Hintergrund brennt 

ein Haus. Der erste Brandanschlag nach der Wiedervereinigung, bei dem Menschen 

wegen ihrer ethnischen Zugehörigkeit ermordet wurden, wurde weltweit 

wahrgenommen und stellte die deutsche Frage nach ihrer scheinbaren Lösung 

erneut in Frage. Mit der im doppelten Sinn plakativen Gegenüberstellung Brandts als 

Symbol des deutschen Aussöhnungswillens - Kniefall am Warschauer Denkmal - und 

der brutalen Zerstörung jeder Grundlage eines friedlichen Zusammenlebens durch 

die Mörder von rechts werden die beiden Seelen Deutschlands überdeutlich, die 

Mauri bereits in der Performance Che cosa è la filosofia - Heidegger e la questione 

tedesca zum Thema seines Werkes gemacht hat. Einerseits der verstandgeprägte 

Intellektuelle - hier verkörpert durch Brandt, der im Widerstand gegen den 

Nationalsozialismus gekämpft hat - andererseits die rechten Schläger, denen man 

eine intellektuelle Durchdringung des Problems abspricht und die nur mit Gewalt 

reagieren. Die Koinzidenz der Ereignisse scheint die deutsche Frage in all ihrer 

Brisanz zu akzentuieren Non esiste l'anima. Se la Germania ne ha due - diese 

Phrase will der Künstler in einem Zug nach Berlin gehört haben. Sie ist auf einer 

Metallplatte eingraviert, die wie eine Grabplatte im Zentrum der Installation an der 

Wand angebracht ist. Wird die deutsche Gesellschaft immer noch von historisch 

begründeten Widersprüchen geprägt? Für Mauri ist auf die deutsche Frage noch 

keine endgültige Antwort gefunden worden und der Tod steht immer noch in 

Verbindung mit diesem historischen und aktuellen Problem der europäischen Mitte. 

 

Mit dem Titel Bagno elettronico kann auch Gefahr, ja Todesgefahr assoziiert werden. 

Die Verbindung von Elektrizität und Wasser kann zu einem tödlich wirkenden 

Stromschlag führen. Im Bezug auf die deutsche Geschichte kann das elektronische 

Bad auch an die Gaskammern erinnern, die den Opfern als harmlose Duschen 

angekündigt worden sind. Durch den Installationszusammenhang mit der Arbeit 

Warum ein Gedanke einen Raum verpestet wird diese Verbindungslinie noch 
                                                 
560 Das Titelbild erschien aus Anlass von Brandts Tod, der am 08. Oktober 1992 verstorben ist. Brandt. 
1994, S. 545 



 140 

unterstrichen. Die unterschiedlichen Elemente der Wandinstallation geben ein 

einheitliches Bild über die Lage in Deutschland ab, das nach Mauri zwischen den 

Verbrechen der Vergangenheit und den Fehlern der Gegenwart auch eine positive 

Seele in sich trägt. Die Schermi sind in dieser Installation doppelte Zeugen der 

Geschichte. Historische Zeugen für die Shoah, aber auch für Mauris OEuvre, denn 

sie sind die ältesten Arbeiten im Installationszusammenhang. Sie stehen in einem 

historischen Kontext, der noch auf die Zeit vor der Wiedervereinigung verweist. Die 

Aussage hat sich nicht verändert, obwohl die politischen Hintergründe sich 

gewandelt haben. Vielmehr scheinen sie gerade in dem neuen Bezugsrahmen noch 

treffender. Der Hinweis, dass die Problematik seit langem bekannt ist, aber immer 

wieder verdrängt wurde, gibt der Botschaft besonderen Nachdruck. Die Arbeit zeigt, 

dass die Geschichte immer noch einen gefährlichen Einfluss auf die Gegenwart hat. 

Die Gegensätze, die sich in der deutschen Gesellschaft manifestieren, werden in 

einem künstlerischen Mix aus Wort und Bild präsentiert, durch den die geladene und 

brisante Mischung in der deutschen Gesellschaft visualisiert werden soll. 

 

 

 

5 Das Künstlerbuch - Die faschistische Vergangenheit in der Gegenwart 

 

Neben den Performances, Installationen und Environments sind es vor allem 

Künstlerbücher, in denen Fabio Mauri sein Geschichtsbild künstlerisch verarbeitet. In 

ihnen nutzt er das Buch als Medium, um einem möglichst breiten Personenkreis 

seine Botschaft vermitteln zu können oder den Informationsträger Buch an sich zu 

hinterfragen. Das Problem der Reproduzierbarkeit ist dabei ebenfalls von Bedeutung. 

Diese hat Mauri nicht nur in seinen Künstlerbüchern aufgenommen, auch in so 

genannten politischen Multiplen wird das Thema problematisiert. Dabei handelt es 

sich in den meisten Fällen nicht um Multiples im eigentlichen Sinn. Mauri nimmt im 

Fall des Multiples Proust561 (Abb. 57) eine Ready-Made Multiple, die er als 

eigenständiges Kunstwerk präsentiert. 

 

 

                                                 
561 Der Titel der Arbeit leitet sich von einer gleichnamigen Ausstellung in dem Studio Acme in Brescia ab, in 
der sie 1974 erstmals präsentiert wurde. In der Ausstellung in Le Fresnoy - Tourcoing 2003 wird sie Multiplo 
politico tituliert. Ausst. Kat. Le Fresnoy. 2003, S. 101 



 141 

5.1 Das Buch als künstlerisches Ausdrucksmittel 

 

Das Medium Buch hat mit der Kategorie der so genannten Künstlerbücher562 oder 

Buchobjekte eine neue Dimension und Bedeutungsebene erhalten. Gleichzeitig hat 

sich innerhalb der Kunst mit dem Rückgriff auf die Form des Buches durch die so 

genannten Künstlerbücher eine neue Kunstform eröffnet. Das Buch als Objekt wird 

von Futuristen, Dadaisten und Surrealisten als eigenständiges Ausdrucksmittel der 

Kunst entdeckt. Künstler wie Depero563 und Balla haben Objekte entwickelt, die als 

Buchskulpturen bezeichnet werden können. In Italien war außerdem der zwischen 

Design und Kunst verortete Bruno Munari an der Entwicklung der autonomen Form 

des Buches als Kunstwerk maßgeblich beteiligt.564 In der kunstgeschichtlichen 

Forschung wird der Durchbruch des Künstlerbuches als autarkes, künstlerisches 

Mittel in den 1960er Jahren gesehen.565 Gerade auch in Italien wurden vielfältige 

Werke, die unter dem Begriff Künstlerbuch subsumiert werden können, geschaffen. 

Der Theoretiker Artur Brall stellt in der italienischen Kunst eine Tendenz zum 

Buchobjekt fest.566 Es ist darüber hinaus eine Neigung zum konzeptuellen 

Künstlerbuch zu verzeichnen, so zum Beispiel bei dem Künstler Maurizio Nannucci, 

der seinen eigenen Verlag gründete und darin neben den eigenen Büchern auch die 

anderer Künstler verlegte.567 Ein Buchproduzent in jeder Hinsicht war Enrico Baj. 

Seine Buchwerke umfassen die ganze Palette der Künstlerbuchgestaltung von 

Illustrationen literarischer Werke bis hin zu ausgefeilten künstlerischen 

Buchobjekten.568 

 

Künstlerbücher oder Buchobjekte sind mit den unterschiedlichsten künstlerischen 

Mitteln, in diversen Stückzahlen und mit vielfältigen Inhalten realisiert worden. Neben 

                                                 
562 In seiner kritischen Analyse der Kategorien, Formen und Ausstellungen von Künstlerbüchern 
problematisiert Artur Brall die Begrifflichkeit. Er plädiert für die Bezeichnung Book as Artwork oder Buchwerk. Da 
in der Literatur - auch in Italien - meist von Künstlerbüchern, libri d'artisti, gesprochen wird, wird dieser sicher 
vielschichtige und offene, teilweise auch missverständliche Begriff hier beibehalten. Siehe: Brall. 1986, S. 18; 
Ausst. Kat. Gallarate. 1991; Ausst. Kat. Prato. 1994; Artists'. 1976/77 
563 Ausst. Kat. Trento-Rovereto Düsseldorf. 1988/1989, Abb. S. 48: Verschraubtes Buch, Il libro imbullonato, 
1927 
564 Liliana Dematteis bezeichnet Munari in ihrem Überblickswerk libri d'artista in italia 1960-1998 als "padre 
del libro d'artista italiano contemporaneo" - als Vater des zeitgenössischen italienischen Künstlerbuchs. 
Dematteis/Maffei. 1998, S. 19 
565 Vgl. Brall. 1986, S. 3; Ausst. Kat. Florenz. 1989, S. 18 
566 Besprochen wird in diesem Zusammenhang vor allem das Werk der Künstlerin Mirella Bentivoglio, die 
Buchskulpturen geschaffen hat. Brall. 1986, S. 44 
567 Vgl. Dematteis/Maffei. 1998, S. 20 
568 Ausst. Kat. Reggio Emilia. 1990 



 142 

vielen Büchern, die als Unikate konzipiert worden sind,569 liegen sie als Multiples mit 

oder ohne multiplen Charakter vor.570 Das Buch wird teils in seiner Funktion als 

durchblätterbares und lesbares Objekt, teils als nicht zu öffnendes Produkt 

realisiert.571 Das Buch vermittelt nach Germano Celant immer die Illusion eines weit 

verbreiteten Kommunikationsmittels, auch wenn das Buch als Unikat vorliegt.572 Von 

vielen KünstlerInnen der Ende 1960er und Anfang 1970er Jahre war die 

Kommunikation auf breiter Ebene gewollt, da sie darin eine wirksame Möglichkeit zur 

politischen und gesellschaftsrelevanten Stellungnahme in der Kunst sahen.573 Ein 

Buch hat aber auch Bedeutungskonnotationen, die der Künstler aufnimmt und durch 

seine Bearbeitung neu definiert. Oft wird dabei das Buch als Speicher kultureller 

Traditionen reflektiert und hinterfragt.574 Bücher dienen als private - in Form von 

Tagebüchern - oder öffentliche Gedächtnisspeicher und sind damit tragender 

Bestandteil der schriftlichen Überlieferung. Mit den Möglichkeiten der neuen Medien 

als Informations- und Kommunikationsträger wird dem Buch eine ungewisse Zukunft 

vorausgesagt. Hans Magnus Enzensberger sieht in seinem Essay Baukasten zu 

einer Theorie der Medien die Zukunft des Buches zwar gesichert, aber seine 

besondere Aura sei zerstört worden.  

 
Es dürfte als Grenzfall in das System der neuen Medien integriert werden und 
dabei die Reste seiner kultischen und rituellen Aura einbüßen.575  
 

Im Künstlerbuch wird gerade dieser verloren geglaubte kultische und rituelle Gehalt 

beschworen. Es wird zum Objekt stilisiert, das sich selbst zum Inhalt hat, aber auch 

zum Träger anderer Inhalte werden kann. Dabei wird es gerade nicht als 

selbstverständlicher, alltäglicher Gegenstand wahrgenommen, sondern in seiner 

Objekthaftigkeit reflektiert. Das kann gleichzeitig zu einer Demystifizierung des 

Buches führen, da es seiner eigentlichen Funktion beraubt ist. In der künstlerischen 

Bearbeitung wird das Buch in seiner funktionalen Untergliederung offen gelegt, wie 

bei dem Fluxuskünstler George Brecht, der die einzelnen Teile des Buchs 

benennt.576 So ist auf der ersten Seite This is the cover of the book zu lesen. Die 

                                                 
569 Ausst. Kat. Kassel. 1977, S. 300 
570 Zum multiplen Charakter siehe: Germer. 1994, S. 17-73 
571 Wagner. 1996, S. 23-39 
572 Vgl. Celant. 1977, S. 121 
573 Vgl. Wallis. 1998, S. 94 
574 Tradition hat es in seiner Form als Buch, die nach der Erfindung des Buchdrucks für die westliche 
Zivilisation von absoluter Relevanz war. Vgl. Giesecke. 1991 
575 Enzensberger. 1970, S. 182 
576 Brecht. 1972 



 143 

hermeneutische, aus dem Aufbau des Buches abgeleitete Definition, gibt eine 

ironische Sicht auf das Medium Buch frei. Die Tendenz, das Buch an sich als 

Kunstwerk ohne inhaltliche Konnotationen zu definieren, wird auch von Piero 

Manzoni künstlerisch umgesetzt. Er schafft mit seiner fingierten weißen Biografie ein 

Buch, das Inhalt suggeriert, diesen aber den Lesenden verweigert.577 

 

Das Buch als Kunstwerk stellt eine eigene Ordnung dar, die eine Verbindung der 

klassischen Kategorien Malerei, Skulptur, Grafik und Fotografie in sich verbinden 

kann. Es ist haptisch, sensuell und intellektuell erfassbar. Von besonderer Relevanz 

ist der grenzüberschreitende Charakter der Künstlerbücher. Die Ausdehnung und 

Vermischung der Gattungsbegrifflichkeiten ist auch auf anderer Ebene zu erkennen, 

so werden auch die Bereiche Literatur und Kunst über das Objekt Buch miteinander 

verbunden. Sowohl das Buch als Kunstwerk im literarischen Sinn, als auch das Buch 

in seiner künstlerischen Form und als Kommunikationsleerstelle werden hinterfragt 

und damit beide Funktionen problematisiert. Die klare Definition, was unter Kunst 

und was unter einem Buch als Informationsträger verstanden werden kann, verwischt 

immer mehr und auch die Frage nach den Hierarchien zwischen den Gattungen wird 

über das Künstlerbuch zunehmend in Frage gestellt.  

 

 

5.2 Sprache als universales Mittel – (Un)fähigkeit zur Kommunikation 

 

Fabio Mauri sieht in der Poesie die einzige Möglichkeit, sich auszudrücken. Seine 

Unfähigkeit zur Kommunikation versucht er früh durch eine poetische Sprache 

aufzufangen, die er in ihrer Kommunikationsfähigkeit ebenfalls hinterfragt.578 Er hat 

sich mit anderen KünstlerInnen und Intellektuellen zusammengetan, um auf dem 

Hintergrund der klassischen Avantgarde die Möglichkeiten zur Veränderung in und 

durch Kunst und Poesie auszuloten. Anfang der 1960er Jahre hat Mauri diese 

Konfrontation in der Künstlergruppe Crack - was so viel wie Zusammenbruch 

bedeuten kann - später dann in der eher literarisch geprägten gruppo'63 gesucht. 

 

 
                                                 
577 Vgl. Celant. 1977, S. 127 
578 Vgl. Vivaldi. 1960, S. 37 



 144 

5.2.1 Crack – Poesie und Kunst  
 

Die Gruppe Crack verfolgte einen interdisziplinären Ansatz und in diesem Sinne war 

es der Literat und Kunstkritiker Cesare Vivaldi,579 der bewusst einen 

grenzüberschreitenden Kunstbegriff förderte. Demgemäß bezeichnete er die 

bildenden Künstler als poeti - Dichter.580 Die Künstler, die sich zu dieser 

gemeinsamen Manifestation zusammengeschlossen hatten, wollten die Entwicklung 

eines segno, eines Zeichens, das als poetisch-künstlerisches Zeichen zu verstehen 

war. Pietro Cascella, Piero Dorazio, Gino Marotta, Fabio Mauri, Gastone Novelli, 

Achille Perilli, Mimmo Rotella und Giulio Turcato waren an dieser künstlerischen 

Bewegung beteiligt,581 die sich in ihrer ersten gemeinsamen Aktion nicht zufällig in 

Buchform präsentierten sollte.582 Crack - auf den Zusammenbruch des kodierten 

Kommunikationssystems antworteten die Künstler der Gruppe mit einer neuen Form 

des künstlerischen Ausdrucks. Die Formensprache war dabei von Künstler zu 

Künstler unterschiedlich, gemeinsam war ihnen ein Bezug zum sprachlichen 

Zeichen, zu neuen und alten Medien, zu Werbung und Comicstrips. Die Affinität zur 

Literatur wurde neben der Gestaltung des segno, das meist abstrakt war, über 

Aktivitäten der Künstler als Zeitschriftenherausgeber, Buchgestalter und Illustratoren 

manifestiert. So schuf Perilli viele Künstlerbücher und Comicrollen, die er mit 

abstrakten Zeichenfolgen füllte.583 Gastone Novelli collagiert Schriftzüge und 

Ausschnitte aus Zeitschriften und Zeitungen auf einen zumeist einfarbigen weißen 

Grund.584 Parallel dazu entwickelte Novelli ein individuelles Zeichensystem, das an 

Cy Twomblys Chiffren erinnert.585 Perilli und Novelli haben eine pittura scrittura 

                                                 
579 Vivaldi äußert sich über die 1950er und 1960er Jahre in Rom im Interview mit Marco di Capua. Vivaldi. 
1990, S. 382-385 
580 Vivaldi. 1960, S. 5. Emilio Villa war ebenfalls ein Literat, der als Kunstkritiker tätig wurde. Auch er 
bezeichnete die Künstler als poeta. Siehe: Ausst. Kat. Rom. 1959 
581 Einige der Protagonisten kannten sich bereits aus der Künstlergruppe forma 1, die sich 1947 
zusammengeschlossen hat: Dorazio, Perilli, Turcato. Vgl. Ausst. Kat. Darmstadt. 1987/1988. Perilli hatte eine 
besondere künstlerische Verbindung zu Novelli, mit dem er Ende der 1950er Jahre die Zeitschrift l'esperienza 
moderna herausgab. Die ältesten Künstler sind Turcato (*1912) und Rotella (*1918). Die anderen Beteiligten 
gehören meist einer Generation an, so sind Cascella, Dorazio, Mauri, Novelli und Perilli Mitte der 20er Jahren des 
20. Jahrhunderts geboren worden. Marotta (*1935) ist der Jüngste.  
582 Die an Crack beteiligten Künstler sind in der ersten und einzigen gemeinsamen Veröffentlichung einzeln 
vorgestellt worden. Auf drei Ebenen wird ein Bild des Künstlers entworfen: 1. Eine stark inszeniert wirkende 
Fotografie (Mauri erinnert in seiner starren, mit verschränkten Armen nach vorne blickenden Haltung stark an 
Goebbels oder auch Mussolini). 2. Ein kunst- und kommunikationstheoretischer Text. 3. Eine Reihe von 
Werksabbildungen. Alle drei Bereiche stellen ein einheitliches Kunstwerk dar, das von und über den Künstler 
spricht. Die unterschiedlichen Gattungen sind nicht einzeln definiert, sondern werden gleichberechtigt miteinander 
präsentiert. Vivaldi hat ein allgemein „ideologisches“ Essay verfasst, indem er die Grundhaltung der Gruppe 
vermittelt. 
583 Zu Perilli siehe: Ausst. Kat. Rom Dresden Ludwigshafen u. a. 1992-1994 
584 Vgl. Vivarelli (Hg.). 1999 
585 Die frühen Werke vgl. Cy Twombly. 1989. Seit 1957 lebt Cy Twombly in Rom.  



 145 

kreiert. Diese rätselhafte Schrift stellt ein Enigma dar, dessen Entschlüsselung die 

Rezipierenden vergeblich suchen. Kommunikation als Thema findet sich auch bei 

Künstlern der Forma 1 wie Achille Perilli, Piero Dorazio und Giulio Turcato wieder. 

Die verschlungenen, auf farbigem Hintergrund aufgetragenen Striche scheinen ins 

Unendliche zu wandern ohne Anfang oder Ende. Dorazio entwickelt aus einzelnen 

Strichen eine Textstruktur, die an eine solche erinnert, sie gleichsam aber durch ihre 

uncodierbare Verschlüsselung hinterfragt.586 Mimmo Rotellas Verarbeitung von 

Filmplakaten587 zeigt eine weitere Umgangsform mit den so genannten Neuen 

Medien. Er reißt Filmplakate in der Stadt ab und collagiert diese neu. Darüber hinaus 

lehnt er die Definition seiner Arbeiten an Begrifflichkeiten aus der 

Kommunikationstheorie an und spricht bei seinen Decollage-Aktionen von art 

reportage - Reportagekunst.588 Auch Mauri hat in diesen Jahren die Collagetechnik 

für sich entdeckt, wobei er am unmittelbarsten mit den neuen 

Kommunikationsmedien umgeht, indem er den Bildschirm materialisiert.589  

 

Neben der Veröffentlichung in Buchform kuratierten die beteiligten Künstler eine 

Ausstellung mit dem Namen Crack.590 Verständigung und Kommunikationsfähigkeit, 

die man im außerpoetisch-nichtkünstlerischen Raum nicht verwirklicht sah, sollten im 

künstlerischen Bereich realisiert werden. Die Hoffnung, dass dies möglich sei, wurde 

aber über die Selbstreferenzialität des Zeichens gebrochen, das nur scheinbar 

kommunizierte. Stagnation und Resignation über die conditio humana nach dem 

Zweiten Weltkrieg sollten zu neuen Formen der Kreativität führen. Fabio Mauri drückt 

es in der Publikation Crack so aus: „Lo stile quindi, trovava ragione in 

un’espressione, non in una comunicazione; s’identificava con una felicità.”591 

 

 

 

                                                 
586 Ausst. Kat. Grenobel Bologna. 1990/1991 
587 Ausst. Kat. Pisa. 2001 
588 Vgl. Fagiolo dell'Arco. 1966, S. 142. Maurizio Calvesi spricht in seiner Analyse Le due avanguardie. 
Informale, New Dada, Pop Art im Zusammenhang mit Pop Art und New Dada auch von einer art di reportage. 
Calvesi. 1971, S. 282 
589 In der Collagetechnik war nicht nur die Rückbesinnung auf Dada, sondern auch auf die futuristische 
Tradition zu spüren. Ein Indiz für diese Affinität war die Partizipation Prampolinis am Art Club, an dem auch Perilli 
und Novelli teilnahmen. Vgl.: Vivarelli (Hg.). 1999, S. 16-17 
590 Vgl. Pirovano (Hg.). 1993b, S. 313 
591 „Also findet der Stil seine Berechtigung in einem Ausdruck, nicht in der Kommunikation, er identifiziert 
sich mit Glück.” Übersetzung der Autorin. Mauri. 1960, S. 37 



 146 

5.2.2 Mauri in der gruppo'63 - Semiotische Überlegungen 
 

Einen direkten Kontakt mit einer vornehmlich literarisch geprägten Künstlergruppe 

pflegte Fabio Mauri ebenfalls in den 1960er Jahren. Im Jahr 1963 gründete sich nach 

einem Kongress in Palermo die gruppo'63.592 Sie wurde als italienische 

Neoavantgarde gefeiert und wollte einen Gegenpol zu der als ideologisch 

empfundenen Literatur des Neo-Realismo setzen.593 In der Gruppe wurde von 

Anfang an ein interdisziplinärer Ansatz verfolgt. Dies führte zu einer inhaltlichen wie 

personellen Kontinuität mit Crack.594 Man bezog sich vor allem auf Dada und den 

Surrealismus, da man hier bereits Ansätze zur radikalen Infragestellung der 

menschlichen Kommunikation sah.595 Die Gruppenmitglieder intendierten die 

Fortentwicklung eines Zeichensystems, das nicht nur in der Literatur, sondern auch 

in der Kunst gesucht wurde. Sprache wurde wie bereits bei Crack nicht mehr im 

engen Rahmen der Kommunikation über sprachliche Zeichen definiert, sondern die 

Vermittlung über außersprachliche segni, die keine klar tradierten Botschaften tragen 

mussten, wurde vorangetrieben. Die Aktivitäten der Gruppe führten ab 1967 zur 

Herausgabe der Zeitschrift Quindici.596 In der Zusammensetzung der Fünfzehn - 

denn so hieß die Zeitschrift und es waren fünfzehn Männer, die direkt daran 

mitarbeiteten - zeigt sich erneut der gattungsübergreifende Aspekt der Gruppe, denn 

auch hier waren Bildende Künstler, so unter anderem Fabio Mauri, beteiligt.597 

Neben Nanni Balestrini und Umberto Eco war der Literat, Kunstkritiker und 

                                                 
592 Der Gründungsname ist auf die deutsche Literatenvereinigung Gruppe'47 zurückgeführt worden, kann 
aber auch in Zusammenhang mit der künstlerischen Gruppo uno gebracht werden. Siehe hierzu: Braese (Hg.). 
1999; Ausst. Kat. Termoli. 1998; Barilli. 1998, S. 161-195 
593 Insgesamt gab es innerhalb der gruppo'63 unterschiedliche Vorstellungen, inwieweit man über Literatur 
politisch Einfluss nehmen kann. Volker Knapp behauptet, die Gruppe sei an dieser Auseinandersetzung 1969 
zerbrochen. Kapp (Hg.). 1994, S. 381. Zur Position Ecos in dieser Frage: Eco. 1998a, S. 237-292.  
594 Mit der einflussreichen gruppo 63 war zum Beispiel Perilli verbunden, der ein Bühnenbild für das Teatro 
gruppo 63 konzipierte. Ausst. Kat. Rom Dresden Ludwigshafen u. a. 1992-1994, S. 163, Ausst. Kat. Rom. 1988, 
Abb. S. 130-131 
595 Kapp (Hg.). 1994, S. 379 
596 Das Design der Zeitschrift war minimalistisch. Auf der zunächst in Din A3 Format herausgegebenen 
Zeitschrift war auf dem Umschlag nur ein großes Q zu lesen. Ab der 13. Nummer verändert sich das Design. Die 
Zeitschrift wurde Din A 4 gestaltet und war damit besser zu lesen. In den Umschlagdeckel war meist ein 
herausnehmbares Plakat mit politisch-appellativen Charakter eingelegt. In der Zeitschrift wurden entgegen der a-
ideologischen Grundhaltung der Gruppe politisch-ideologische Themen aufgegriffen. In den Jahren der 
studentischen Revolution wurde auch die Neo-Avantgarde von den politischen Ereignissen absorbiert. Ein 
Eintreten für Kuba, China und gegen den Krieg in Vietnam war damit auch in der Zeitschrift Quindici 
allgegenwärtig. 
597 In seinen beiden Artikeln für Quindici folgt Mauri deren gesellschaftspolitischer und kulturkritischer 
Ausrichtung. In Delirio di vita civile von 1968 setzt er sich mit den Studierendenprotesten an der Villa Giulia in 
Rom auseinander. In seiner Analyse kommt er zu einer ähnlichen Einschätzung der Ereignisse wie Pier Paolo 
Pasolini, der in einem viel beachteten Essay die Protestierenden als Kinder der Bourgeoisie diffamierte. In seinem 
zweiten Artikel La via lattea, in dem Mauri den Film Die Milchstraße von Luis Buñuel aus dem Jahr 1968/69 
analysiert, stellt er dessen kommunikations- und erkenntnistheoretische Implikationen heraus. Mauri. 1968, S. 4; 
Mauri. 1969, S. 23-24. Auch Künstler wie Gianfranco Baruchello und Piero Gilardi haben einzelne Artikel für die 
Zeitschrift geschrieben. 



 147 

Theoretiker Renato Barilli Redaktionsmitglied. Der Künstler Nanni Balestrini, der vor 

allem auf der Ebene der poesia visiva ein neues Verhältnis zwischen Wort und Bild 

suchte, war einer der tonangebenden Protagonisten der Gruppe.598 Seine Gedichte 

stellen eine Verbindung von bildender Kunst und Literatur dar.599 

 

Einer der bekanntesten Vertreter der Gruppe war Umberto Eco.600 Ihm zufolge 

besteht jedes kulturelle Phänomen aus einzelnen Sem - der kleinsten semantischen 

Einheit eines Zeichens - die zusammen ein Kommunikationssystem bilden.601 In 

seinen theoretischen Schriften bemühte er sich um die Neudefinition des 

Zeichensystems. In L'opera aperta - Das offene Kunstwerk oder La stuttura assente - 

Semiotische Überlegungen hat er eine Semiotik vorangetrieben, die sich auch mit 

dem Avantgardegedanken in den unterschiedlichen Künsten - vor allen in der 

Literatur - auseinandersetzt.602 Er geht dabei von einer vielschichtigen Deutbarkeit 

des Kunstwerks aus, die von unterschiedlichen Faktoren bestimmt wird. Ein Faktor 

ist dabei die binäre Struktur der Informationsvermittlung, die einen Pool an 

Botschaften enthält, aus dem die Rezipienten auswählen müssen. Die Vielzahl der 

möglichen Ansätze führt zu einer gewissen Offenheit der Interpretation. Ein anderes 

Moment der Aura des Unbestimmten603 ist die menschliche Perzeption der Sprache, 

der Musik und bildenden Kunst, die immer mehrdeutig sein kann, da einem 

Signifikant mehrere Signifikate zugeordnet werden können.604 Zeichen können also 

individuell unterschiedlich interpretiert werden und vermitteln damit nur bedingt eine 

feststehende Bedeutung. Das System der Sprache, wobei Sprache nicht nur als 

literarische Sprache, sondern als generelles Ausdrucksmittel verstanden wird, kann 

nach bestimmten Kriterien dekodiert werden, die nicht immer zu einem schlüssigen 

Ergebnis führen müssen. Eco geht von einer offenen Lesbarkeit der Zeichenwelt aus, 

will durch die Semiotik aber trotzdem eine Kommunikations- und 
                                                 
598 Nanni Balestrini hat seine Collagetechnik vor allem in Romanen wie „Tristano“ (1966) angewandt: Kapp 
(Hg.). 1994, S. 381 
599 Neben der Aufhebung der Gattungsgrenzen haben sich die Herausgeber auch um einen internationalen 
Ausrichtung bemüht. So hat Günther Grass in der zweiten Ausgabe der Zeitschrift vom Juli 1967 ein Gedicht über 
Napalm veröffentlicht. Quindici. Nr. 2. Juli 1967 
600 Von 1959 bis 1975 war Eco für die Herausgabe der Sachbücher im mailändischen Verlagshaus 
Bompiani zuständig. In dieser Funktion ist er mit Fabio Mauri zusammengetroffen, der für den römischen Sitz des 
Verlagshauses arbeitete. Eine direkte Zusammenarbeit fand im Rahmen des Almanacco Bompiani 1960 statt, in 
dem avantgardistisch-künstlerische Strömungen in Italien vorgestellt wurden. Siehe: Almanacco. 1959. Eco selbst 
spricht von einer zwanzigjährigen Zusammenarbeit mit Mauri, wobei der Kontakt für das Verlagshaus oft über das 
Telefon geregelt wurde, da Eco sich zumeist in Mailand, Mauri sich zumeist in Rom aufhielt. In: Eco. 1990, S. 7 
601 „La semiologia studia tutti i fenomeni culturali come se fossero sistemi di segni - partendo dall'ipotesi che 
in verità tutti i fenomeni di cultura siano sistemi di segni e cioè fenomeni di comunicazione.” Eco. 1997, S. 15 
602 Eco. 1997; Eco. 1998 
603 Eco. 1998, S. 37 
604 Vgl. ebd., S. 90-121 



 148 

Verständnisgrundlage schaffen.605 Deshalb konstruiert er eine konnotative und 

denotative Systematik, anhand derer er die Musik, die Fotografie, die Kleidung und 

die Nahrung als Bedeutungsträger entzifferbar machen will. Das konnotative Element 

soll einen emotional-assoziativen Zugang zu der Bedeutungsebene des Zeichens 

möglich machen, das denotative System soll hingegen den rationalen Zugang zu den 

Zeichen eröffnen. 

 

 

5.3 Manipulation der Kultur – Manipolazione di cultura 

 
Manipulation der Kultur ist neben Linguaggio è guerra von 1975, Der politische 

Ventilator von 1973, Ho pensato tutto von 1972 und Entartete Kunst von 1985 eines 

der fünf Künstlerbücher Fabio Mauris.606 Vor allem in den beiden erstgenannten 

arbeitet der Künstler mit fotografischen Materialien. Der politische Ventilator (Abb. 

58) nimmt eine Sonderstellung ein: er ist als Künstlerzeitschrift zu verstehen, in der 

ein neuer Kunstbegriff vorangetrieben wird. Hier wird das Werk des Künstlers 

dokumentiert und anthologisch aufgearbeitet: eine kunsthistorische 

Herangehensweise an das Oeuvre. Gleichzeitig wird dies in einen ästhetischen und 

druckgrafischen Kontext gesetzt. Das macht die Zeitschrift zu einem künstlerischen 

Werk, einem Künstlerbuch im erweiterten Sinn.607 Ho pensato tutto (Abb. 59) und 

Entartete Kunst (Abb. 47) sind dagegen Buchobjekte, die als Unikate vorliegen. In Ho 

pensato tutto sind die Seiten aus Metall gestaltet, Entartete Kunst ist aus 

kalligrafischer Sicht interessant und ist im Zusammenhang mit der gleichnamigen 

Ausstellung entstanden.  

 

Fabio Mauri zeigte erstmals 1974 in der Ausstellung Della falsità in Parma 

Fotografien aus nationalsozialistischer Zeit mit schwarzen Zensurrand in Form 

großer Lithografien, 1976 greift er in seinem Künstlerbuch Manipolazione di cultura 

diese Ästhetik und Konzeption auf und entwickelt sie weiter.608 Der sowohl im Buch 

                                                 
605 Eco unterscheidet zwischen Semiologie als Lehre von den Zeichen und Semiotik als Lehre von der 
Bedeutung. 
606 Dematteis/Maffei. 1998, S. 161 
607 Eben eine Künstlerzeitschrift, denn Format und Aufbau des Titelblatts, auf dem eine Nummer und der 
Jahrgang angegeben sind, so wie der Titel selbst, lassen an eine Zeitschrift denken. Der Titel ist als collagiertes 
Zitat zu verstehen. Er bezieht sich auf eine politische Dada-Zeitschrift aus dem Jahr 1919, die den Namen Der 
Ventilator trug. Vgl. Ventilator. 1919 
608 Ausst. Kat. Parma. 1974b 



 149 

als auch in den Lithografien auf- und absteigende schwarze Streifen am unteren 

Bildrand ist 1974 mit Kugelschreiber realisiert609 und der kommentierende Schriftzug 

ist mit der Hand geschrieben worden. Lithografien im Format von 100x160cm sind 

bei nachfolgenden Projekten gezeigt worden, wobei die jeweiligen Bildunterschriften 

nun gedruckt und auch der schwarze Rand in die lithografische Gestaltung 

eingearbeitet worden sind. Bei der Performance Heidegger e la questione tedesca 

wurden kleinformatige Lithografien der Serie ausgestellt. Das bedeutet aber nicht, 

dass das Buch lediglich eine gedruckte Form der ausgestellten Grafiken darstellt.610 

Die Präsentation will auch einen neuen Blick auf die Funktion des Medium Buchs als 

Informationsträger ermöglichen. 

 

Das Buch ist in einer Auflage von 1000 Stück erschienen. Auf dem schwarzen 

Umschlag sind in weißen Druckbuchstaben der Namen des Künstlers und der 

Werkstitel zu lesen. Das Buch ist 24,3x37,9cm groß und unsigniert. Daneben gibt es 

125 Mappen mit je 15 Tafeln von 50x70cm, die vom Autor signiert und nummeriert 

worden sind.611 Die relativ hohe Auflagenzahl verdeutlicht Mauris Wunsch, möglichst 

viele Menschen mit seiner Kunst zu erreichen. Das unterstreicht die spezifische Wahl 

Buch, das als relativ preisgünstige und damit demokratische Form der 

Kunsterwerbung angesehen werden kann. Das Buch bleibt auch ganz bewusst in 

seiner Lesbarkeit erhalten, da durch die Buchform eine intensive 

Auseinandersetzung mit dem Bildmaterial möglich gemacht wird. Mauri kommentiert 

die Bilder durch Unterschriften und deckt vielschichtige Verbindungslinien zwischen 

Wort und Bild auf. Aber spielt in einem literarischen Werk die Schrift die 

ausschlaggebende Rolle, so dominiert hier das Fotomaterial. 

 

 

                                                 
609 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 146 
610 Dass Mauri einzelne Arbeiten in andere Werkkontexte integriert, entspricht seiner Vorgehensweise. In 
der Ausstellung Fuori di qui im österreichischen Kulturinstitut in Rom sind beide Werke zusammen präsentiert 
worden: Das Künstlerbücher und die Lithografien Manipulation der Kultur. Ausstellung: Fuori di qui. Istituto 
austriaco di cultura, Rom. 19.06.-07.07.2000. Kuratorin: Cecilia Casorati. Kein Katalog 
611 Mauri. 1976 II, o. S.; Cherubini. 1997, S. 95 



 150 

5.3.1 Manipuliertes Bildmaterial  
 

Im Kontext der ideologischen Kontamination der Sprache und deren Auswirkungen 

auf die Kommunikation sind die beiden zu besprechenden Künstlerbücher von 

besonderem Interesse. In Manipulation der Kultur ist das Bildmaterial, das Mauri 

benutzt, doppelt manipuliert. Die erste Form der Manipulation ergibt sich aus dem 

Zeitkontext, aus dem die benutzten Bilder entnommen sind. Die eingesetzten 

Fotografien sind in faschistisch-nationalsozialistischer Zeit in Italien und Deutschland 

meist als Propagandabilder zur bewussten Beeinflussung der Bevölkerung 

entstanden. Manipuliert werden die Abbildungen aber auch durch den Künstler 

selbst, der sie verkleinert und mit einem schwarzen Rand und seinen 

Kommentierungen unterlegt. Beschäftigt man sich mit dem Begriff Manipulation, so 

wird deutlich, wie unterschiedlich dieser in den diversen Zeitepochen und den 

verschiedenen Kontexten verwendet wird.612 Ursprünglich eine militärische 

Begrifflichkeit, wurde sie im 20. Jahrhundert auch auf psychologische, medizinische 

und wahrnehmungstheoretische Bereiche übertragen.613 Im Mittelalter noch positiv 

bewertet, wird der Terminus heute zumeist negativ begriffen, nämlich im Sinn einer 

gezielten Einflussnahme auf Menschen, oft gegen oder ohne deren Wissen. Auch 

Informationsverfälschung614 und gezielte Lenkung werden darunter verstanden. Im 

Zusammenhang mit der so genannten 1968er Revolution wurde die Frage nach den 

Manipulationsmechanismen neu aufgerollt. Durch die aufkommende 

Einflussmöglichkeit der Medien wurde auch deren Mitverantwortung für die 

Aufrechterhaltung der Produktions- und Machtverhältnisse erkannt. „Manipulation ist 

die durch Technik und Massenmedien vermittelte Massenbeherrschung.”615 Diese 

These wurde vor allem von Herbert Marcuse und der Frankfurter Schule vertreten. 

Demgegenüber kritisierte der Intellektuelle, Kritiker und Literat Hans Magnus 

Enzensberger diese Haltung und macht sie für das Versäumnis der Linken, sich mit 

den Medien ernsthaft auseinander zu setzen, verantwortlich.616 Er bemüht sich um 

eine neutrale Definition „Manipulation, zu deutsch Hand- oder Kunstgriff, heißt so viel 

                                                 
612 Bei der Auseinandersetzung mit der Begrifflichkeit wird deutlich, wie willkürlich die Wertigkeit eines 
bestimmten Terminus ist. 
613 Vgl. Dahme. 1980, S. 726-730 
614 Duden. 1997, S. 495 
615 Dahme. 1980, S. 727 
616 Vgl. Enzensberger. 1970, S. 159-186 



 151 

wie zielbewusstes technisches Eingreifen in ein gegebenes Material.”617 Seiner 

Auffassung nach geht somit jede mediale Repräsentation mit einer Manipulation der 

Informationsmittel einher. Daher stellt sich eher die grundsätzliche Frage, wer zu 

welchem Zweck manipuliert. Enzensberger bestätigt, dass die Medienproduktion 

immer ein politischer Akt der von ihm als Bewusstseins-Industrie618 verstandenen 

Medien sei. Trotzdem und gerade deshalb ruft er indirekt zur Nutzung dieses 

Machtpotenzials auch durch die Linken auf. 

 

Im Spannungsfeld dieses mehrdeutigen Manipulationsverständnisses kann auch 

Mauris Umgang mit dem Bildmaterial interpretiert werden. Einerseits greift er 

technisch nur sehr bedingt ein, ohne die Eindeutigkeit der Materialien tatsächlich zu 

verändern, andererseits transportiert er durch die Auswahl der Fotografien sein Bild 

der Zeit, das sich aus eigener Anschauung und dem tradierten Geschichtsbild 

zusammensetzt. Technisch manipuliert er vor allem durch die Veränderung des 

Bildausschnitts und durch die Unterlegung mit dem schwarzen Balken. Dieser wirkt 

quasi wie ein Zensurstreifen. Die Schwarz-Weiß-Vorlagen aus Büchern werden 

durch die erneute Reproduktion dunkler und erhalten dadurch einen geheimnisvollen 

Charakter. Mauri benutzt sowohl Bilder aus dem Kontext des italienischen 

Faschismus als auch aus dem des deutschen Nationalsozialismus. Die 

Zusammenführung der unterschiedlichen Bilder in einem Buch ist ein technisch-

manipulierender Akt und er ist ideologisch. Der nüchterne Charakter des 

Künstlerbuchs weist auf eine scheinbar neutrale Herangehensweise hin. Mauri macht 

aber den manipulativ-selektiven Charakter seiner Vorgehensweise im Copyright 

deutlich. Er nennt seine Quellen nicht konkret und führt das auf die absolute 

Manipulation seines Bildmaterials zurück.619 Die quellenkritische Angabe würde eine 

Scheinneutralität suggerieren, die der Künstler bewusst negiert. 

 

 

5.3.1.1 Die benutzten Materialien 
 

Die von Mauri ausgewählten Materialien sind zumeist Zeitdokumenten entnommen. 

So benutzt er vor allem ein Buch über die Olympischen Spiele von 1936 in 

                                                 
617 Ebd., S. 167 
618 Ebd., S. 165 
619 Mauri. 1976 II, o. S. 



 152 

München620 und Propagandabücher wie Mussolini e il fascismo von 1929.621 

Teilweise sind die Bilder aus Büchern und Zeitschriften ausgewählt, die nach 1945 

erschienen sind und die historischen Ereignisse dokumentieren.622 Generell bedient 

sich der Künstler also an bereits veröffentlichtem Fotomaterial. Im Ganzen sind es 

zweiundvierzig Aufnahmen, die Mauri mit Kommentierungen versieht. Die Fotos 

stammen - abgesehen von einer Abbildung623 - nicht aus der Lebenswelt des 

Künstlers, sondern spiegeln das Zeitgeschehen wider. Oft greift er auf bekannte 

Bildsujets zurück, vor allem die Fotografien, die die Kunst- und Kulturpolitik der 

Nationalsozialisten dokumentieren, sind in die Kategorie der bekannten Sujets 

einzuordnen. Die Bilder der Bücherverbrennung (Abb. 60), die Massen vor der 

Ausstellung Entartete Kunst (Abb. 44), Leni Riefenstahl bei Filmarbeiten, all das sind 

Aufnahmen, die für die barbarische, im Fall Leni Riefenstahls aber auch als 

faszinierend empfundene Kunstpolitik der Nationalsozialisten stehen. Die Tatsache, 

dass das Bild der Bücherverbrennung an erster Stelle steht, verweist direkt auf die 

Verfolgung der Kultur und der Vernichtung des Buches als Objekt. Das führt zurück 

auf das Künstlerbuch, das auch dieser Form der Zensur unterworfen sein könnte.  

 

Neben der Vernichtung von Kultur wird in Mauris Künstlerbuch die Förderung einer 

bestimmten kreativen Produktion thematisiert. Die Propaganda der 

Nationalsozialisten wurde auch durch die Filme der Schauspielerin, Tänzerin, 

Fotografin und Regisseurin Leni Riefenstahl verbreitet. Diese sind bis heute 

umstritten, wie Leni Riefenstahl als Persönlichkeit und Kunstschaffende selbst.624 

Was ist an ihrer Ästhetik Kunst, was Propaganda? Können diese Aspekte in ihrem 

Schaffen voneinander getrennt werden? Im Medium des Films inszeniert sie die 

Macht des Nationalsozialismus und prägt so bis heute das Bild vom Dritten Reich 

maßgeblich mit. Herbert Marcuse erkennt den ästhetischen Aspekt des 
                                                 
620 So das Bild mit den Unterschriften: quattro senza – Vier ohne. 
621 Siehe die Bilder mit den Unterschriften: formano un gruppo – Sie bilden eine Gruppe; scambiano patenti 
– Befähigungsnachweise werden erteilt; manipolano la cultura – Sie manipulieren die Kultur; sequestrano il 
profondo – Sie nehmen Tiefe ganz in Beschlag. 
622 Die Angaben hat die Autorin teilweise vom Künstler selbst erhalten. Die Recherche im Archiv Fabio 
Mauri in Rom war dabei sehr hilfreich. Hier sind die meisten Bücher zu finden, die der Künstler als Quellen für 
diese Arbeit benutzt hat. 
623 Das Bild mit der Unterschrift: fanno pic-nic – Sie organisieren Picknicks. Hier ist wohl auch Mauri 
abgebildet. 
624 Ihr Verhältnis zum Nationalsozialismus wurde von der amerikanischen Intellektuellen Susan Sontag in 
den 1970er Jahren kritisch analysiert. In den letzten Jahren sind Dokumentarfilme und Theaterstücke, Biografien 
und Ausstellungen über das Leben der umstrittenen Deutschen realisiert worden, die ein ausgeprägtes Interesse 
an ihrer Person zeigen. Mit zur Faszination beigetragen haben sicher der Lebenswandel und das hohe 
Lebensalter der Protagonistin, die im hohen Alter von 101 am 8. September 2003 verstarb. Sontag. 1990, S. 96-
125; Taschen. 2000; Rother. 2000; Kinkel. 2002; Ausst. Kat. Potsdam. 1998/1999; Ausstellung im Haus der 
Geschichte in Bonn vom 13.12.2002-02.03.2003. 



 153 

nationalsozialistischen Kunstschaffens an, negiert aber dessen Kunstcharakter. 

Ästhetisch mögen die propagandistischen Werke gewesen sein, aber eben keine 

Kunst.625 Sie sind perfekt in der Ausführung, aber fragwürdig im Inhalt. Er ist deshalb 

auch gegen eine neutralästhetisierende Bewertung von Leni Riefenstahls Arbeiten. 

Indem Mauri das Bild der filmenden Regisseurin ans Ende seines Buches setzt, 

macht er die Ambivalenz des Sujets deutlich: die absolute Manipulation, die aber 

auch zur Akzeptanz der Propaganda geführt hat. Manipulierte Kultur bedeutet für 

Mauri auch die Inszenierung der Macht. Die Aufnahmen von Heinrich Hoffmann,626 

dem offiziellen Fotografen von Adolf Hitler, die den gestikulierenden Diktator in 

unterschiedlichen Sprechposen zeigen, sind Ausdruck der propagandistischen 

Überhöhung des Führerkörpers. Durch die Präsentation der inszenierten Fotografien 

entlarvt Mauri deren manipulative Wirkung. 

 

Kultur wird in Mauris Werk nicht nur über Malerei, Kunst und Film definiert, sondern 

auch über den als Körperliche Ästhetik begriffenen Sport. So sind mehrmals 

Fotografien von Ruderern der Olympischen Spiele oder von Mädchen, die im Freien 

Gymnastik betreiben (Abb. 61), verwendet worden. Diese progressiv anmutenden 

weiblichen Körperertüchtigungen haben im Nationalsozialismus einen zutiefst 

regressiven Charakter erhalten, denn im Vordergrund standen nicht die Bedürfnisse 

der Mädchen, sondern der gesunde Volkskörper, in dessen Kontext auch das Bild 

der gesunden, arischen, gebärfähigen Frau propagiert wurde.627 Ähnlich wie bei Che 

cosa è il fascismo wird auch hier die ideologische Instrumentalisierung des 

jugendlichen Körpers verdeutlicht. Eine weitere These von Mauris ideologischer 

Performance ist ebenfalls Gegenstand des Künstlerbuchs: die Manipulation der 

Eliten durch den Nationalsozialismus. So wird Hitler auf den Bildern meist nicht als 

volksnaher Führer, dem die Massen zujubeln, sondern als gesellschaftliche Größe 

gezeigt. Er umgibt sich auf den Abbildungen mit der Elite des Landes. Mauri 

präsentiert hier erneut die Ergebnisse seiner kritischen Analyse des 

Nationalsozialismus und seinen Schock darüber, dass sich gerade auch die 

intellektuelle Führungsschicht von Nationalsozialismus und Faschismus verführen 

ließ.  

 
                                                 
625 Vgl. Marcuse. 1977, S. 69-73 
626 Hoffmann, H. 1934a; Hoffmann, H. 1934b; Ausst. Kat. München Berlin Saarbrücken u. a. 1994. Zur 
Funktion der Fotografie in der NS-Zeit siehe auch: Sachsse. 2003 
627 Vgl. Ranke. 1998, S. 40 



 154 

Auf manchen Bildern ist Hitler nicht zu sehen, sondern unbekannte Menschen, die 

mit dem Nationalsozialismus auf den ersten Blick nichts zu tun haben, aber im 

Kontext der Arbeit mit diesem in Verbindung gebracht werden. So scheint hinter den 

jungen Menschen, die sich auf dem Obersalzberg bräunen oder einem Ähren 

zusammenbindenden Paar die Blut- und Bodenideologie des Nationalsozialismus 

auf. Der Blick der Kamera trifft kein neutrales Ziel mehr, sondern immer die 

ideologisch verbrämte Realität. In diesem Sinn werden scheinbar private Fotos zu 

öffentlichen Propagandabildern, Öffentliches und Privates verschmilzt in der totalen 

Manipulation. Mit der Bewusstmachung der ideologischen Kontamination der 

Alltagswelt führt Mauri die Problematik der Manipulation nahezu jeder fotografischer 

Arbeit vor Augen. Die Banalität des Bösen628 kann in jedem Sujet erkannt werden, 

das aus nationalsozialistischer Zeit stammt. Das kann die Wahrnehmung generell in 

Frage stellen, denn es lässt den Wahrheitsgehalt jeder Abbildung als fragwürdig 

erscheinen. 

 

Wenige der von Fabio Mauri ausgewählten Fotografien beleuchten die italienische 

Geschichte. Benito Mussolini ist auf den Bildern nur dreimal zu sehen, wobei Hitler 

zwölfmal abgebildet ist. Die Bilder zeigen den italienischen Diktator meist bei 

repräsentativen Anlässen, ohne dass Mauri hier die gängigen Propagandabilder 

publiziert, die Mussolini zum Beispiel bei der Arbeit am römischen 

Entwässerungssystem oder bei der Eröffnung des Istituto LUCE zeigen.629 Auch die 

faschistische Kunstpolitik ist kein Thema bei der Auswahl des fotografischen 

Materials. Zwar haben auch Mussolini und sein politischer Apparat 

propagandistische Ausstellungen im großen Umfang konzipiert, aber keine kann als 

so exemplarisch für die restriktive Kunstpolitik angesehen werden wie die 

Ausstellung Entartete Kunst im nationalsozialistischen Deutschland.630 Alle Bilder, 

auf denen Mussolini zu sehen ist, stammen aus einem Buch von 1929, Mussolini e il 

fascismo, sie zeigen den Duce z. B. auf Veranstaltungen mit Großindustriellen (Abb. 

                                                 
628 Ahrendt. 2001 
629 Vgl. Mantelli. 1998, S. 80-85 
630 Insgesamt wird die Kunstpolitik Mussolinis im Vergleich zu der Hitlers recht positiv bewertet. Mussolini 
habe zunächst alle Strömungen mehr oder minder fortbestehen lassen, auch wenn er die Kunstpolitik 
reglementiert habe. Erst mit dem Einfluss der Nationalsozialisten sei der Futurismus immer mehr verdrängt 
worden. Falkenhausen. 1979, S. 48; Hesse. [1991]. Beschreibung der Biennalebeiträge der Futuristen in 
faschistischer Zeit und Festlegung der Zäsur in der italienischen Kulturpolitik auf das Jahr 1937 in: Crispolti u. a. 
(Hg.). 1974. Besonders positiv wird auch die Architektur der faschistischen Epoche bewertet, vor allem die Casa 
del Fascio di Como von Giuseppe Terragni. Ausst. Kat. Rom. 2002b, S. 11; Germer/Preiss (Hg.). 1991 



 155 

62). Gemäß Mussolinis Aufruf, dass Fliegen eine faschistische Idee sei,631 spielt auf 

vielen Bildern, die die faschistische Realität in Italien abbilden, die Luftfahrt eine 

zentrale Rolle (Abb. 63). Auch an diesem Beispiel wird deutlich, wie scheinbar 

neutrale Bereiche von der Propaganda vereinnahmt und dadurch kontaminiert 

werden können. Die Manipulation eines Sektors, der modern und faszinierend wirken 

kann, verdeutlicht die verführerisch-ästhetisierende Strategie des Regimes, die nach 

Mauri nicht sofort durchschaut werden kann. Der Künstler präsentiert sie in seinem 

Künstlerbuch und stellt sie so als korrumpierte Inszenierung bloß. Die Fotos wirken 

als Zeitdokumente, werden aber im künstlerischen Kontext sofort in ihrer Funktion als 

Propaganda- und Manipulationsmaterial herausgestellt. Durch die Repräsentation in 

Buchform werden auch die Selektion und die Manipulation des Künstlers selbst 

offensichtlich. Er unterlegt sie mit einem schwarzen Zensurstreifen und macht damit 

den Akt der eigenen Manipulation überdeutlich. Diese Vorgehensweise setzt ein 

Gegengewicht zu der scheinbar sublimen Verfälschung unter den Diktaturen und 

verweist gleichzeitig auf die Möglichkeiten der heutigen Bildbearbeitung.  

 

 

 

5.3.1.2 Die Eindeutigkeit 
 

Das Buch erinnert in seiner äußeren Gestaltung an ein Propagandabuch aus 

nationalsozialistischer oder faschistischer Zeit. Der schwarzweiß gehaltene 

Umschlag, die strengen klaren Formen und die Kalligrafie sind an die faschistische 

Ästhetik angelehnt. Auch die Fotos, die in dem Buch scheinbar unkommentiert 

veröffentlicht werden, unterstreichen den Eindruck eines nationalsozialistischen 

Propagandabuchs. Irritation stellt sich erst in dem Augenblick ein, in dem man das 

Buch aufschlägt. Die Bildunterschriften und der schwarze Zensurstreifen am unteren 

Bildrand sind Indizien für einen Verfremdungseffekt, der eine affirmative 

Interpretation des Materials ausschließt. Die faschistisch-nationalsozialistische 

Bildwelt wird Gegenstand einer kritischen Bearbeitung. Eigentlich von der damaligen 

Propaganda positiv eingesetzt, sind die Bilder heute nur noch Belege für ein 

totalitäres Regime, das seine Macht auch über die Vereinnahmung des ästhetischen 

                                                 
631 „Volare, ha detto il duce: Ecco un ideale davvero fascista - Fliegen hat der Duce gesagt: Ein wahrhaft 
faschistisches Ideal.” Mussolini. 1929, S. 314 



 156 

Bereichs auszuüben suchte. So sind auf einem der wenigen Bilder, die direkt auf Tod 

und Terror verweisen, nebeneinander aufgebahrte Leichen zu sehen. Aber die 

Bildunterschrift utilizzano i morti – Sie bedienen sich der Toten und die Art, wie die 

Leichen präsentiert werden, macht deutlich, dass es sich auch hier um ein 

Propagandabild handelt, das den Totenkult und die Totenverehrung der Bewegung 

thematisiert.632 Die so genannten Märtyrer der Bewegung sollten zur 

Machtstabilisierung beitragen. Unter dem Motto: Du bist nichts, dein Volk ist alles633 

wurde diese Erziehung zum Tode propagandistisch zusammengefasst.  

 

Ein anderes Foto zeigt einen gänzlich divergierenden Umgang mit Leichen. Hier ist 

ein Massengrab zu sehen, in das man Ermordete pietätlos hineingeworfen hat. 

Dieses Bild erscheint im Werkzusammenhang sehr unvermittelt, trotzdem trifft der 

Anblick die Rezipierenden nicht unerwartet. Bei der Beschäftigung mit 

Nationalsozialismus gehört es zu den Sehgewohnheiten, auf solche Bilder zu stoßen. 

Massentod und Leichenberge gehören zu dem Bild, das man sich von der Zeit 

gemacht hat.634 Die selbstverständliche Hinnahme solcher Bilder stellt unsere 

Erwartungen bloß und kann eine selbstkritische Reflexion der geschichtlichen 

Wahrnehmung auslösen. Das Bild der Massentötung wird inmitten der 

propagandistischen Sujets präsentiert und soll bei den Betrachtenden Irritationen und 

moralische Bedenken auslösen. Man muss sich fragen lassen, ob wir dem Leiden 

gerecht werden können oder ob wir es nicht vielmehr mit solchen Bildern, die immer 

wieder veröffentlicht werden, banalisieren? Ist das den Opfern zumutbar, die so 

ermordet wurden und deren verrenkte Körper nun als Anschauungsmaterial des 

Grauens dienen? 

 

Das moralische Urteil des Künstlers und die Formen seines manipulativen 

Eingreifens in das Originalmaterial sind eindeutig zu erkennen. Durch diese 

Intervention wird das Medium Fotografie in seiner scheinbaren Eindeutigkeit 

hinterfragt. Der Einsatz der Fotografie in der zeitgenössischen Kunst635 suggeriert 

Realitätsnähe, die mehrfach gebrochen werden kann. Auch in Mauris Werken 

schwankt der Eindruck zwischen der totalen Verfremdung und einer nur 

                                                 
632 Behrenbeck. 1996, S. 30 
633 Es handelt sich hier um ein Diktum Hitlers, das die Entmenschlichung auch der arischen Masse in der 
Propaganda anzeigt. Siehe hierzu: Berg. 1991 
634 Vgl. Brink. 2000, S. 135-150 
635 Vgl. Ausst. Kat. Köln. 1993, S. 13 – 23; Fotografie. 1993 



 157 

geringfügigen Manipulation. Die Eindeutigkeit produziert eine Vielzahl von 

Interpretationen, die in ihrer Fülle wieder zu Verwirrung führen können.  

 

 

5.3.2 Bildunterschriften – Kommunikation durch Bild und Schrift 
 

Eine Fotografie wird vor allem im publizistischen Bereich meist durch Worte 

kommentiert und erläutert, da der Informationswert der Fotografie als semiologischen 

Zeichen nur bedingt eindeutig ist.636 Mauris dezent angebrachte Bildkommentare 

kommen dem Lesenden erst auf den zweiten Blick ins Bewusstsein. Dabei sind die 

kurzen Sätze, die sowohl in deutscher als auch in italienischer Sprache gedruckt 

sind, nicht immer kommentierend und erklärend, sondern geben den Aufnahmen 

einen erweiterten Sinn. Sie entwickeln ein Eigengewicht. Oft wirken sie wie eine 

ironische Anmerkung oder Fußnote des Künstlers zum Bild. Beispielsweise ist Eva 

Braun abgebildet, die ihren Körper verlegen lächelnd hinter einem Sonnenschirm 

versteckt: amano il bello – Sie lieben alles schöne (Abb. 65) heißt es in der 

Kommentierung. Die Schrift hilft den Betrachtenden bei der Entschlüsselung der 

Fotografie nicht unmittelbar weiter. Wer nicht weiß, wie Eva Braun ausgesehen hat, 

kann das Bild auch nach dem Lesen der Unterschrift nicht mit Gewissheit einordnen. 

Zwar kann im Kontext der anderen Aufnahmen die Vermutung entstehen, dass auf 

dem Bild Hitlers Geliebte abgebildet sein könnte, aber nur wer ein profundes Wissen 

der Zeit oder zufällig ein Bild Eva Brauns gesehen hat, wird sie sofort identifizieren 

können. Die Bildunterschrift erhält keine journalistisch erklärende Funktion, da in ihr 

weder Namen, Daten noch Fakten genannt werden. Unter einer Fotografie einer 

Massenveranstaltung, auf der die Menschen vereint den Hitlergruß zeigen, steht 

Hanno una idea - Sie haben eine Idee (Abb. 64). Die Bildunterschrift bestätigt die 

öffentlichkeitswirksame Masseninszenierung der Nationalsozialisten und verleiht 

dieser einen idealistischen Impetus. Ironisch klingt die Unterschrift, da sie einer 

emotional aufgeladenen Menge eine rationalistisch-philosophische Gesinnung 

unterstellt.  

 

In wenigen Fällen beschreiben die Fotounterschriften aber auch scheinbar objektiv 

das, was auf den Fotos zu sehen ist. So steht quattro senza – Vier ohne unter einem 

                                                 
636 Eco. 1998, S. 120 



 158 

Bild, das vier Ruderer ohne Schlagmann auf einem Ruderboot zeigt. Nur über die 

Hakenkreuze auf den Sporttrikots der Ruderer wird deutlich, in welcher Zeit das Bild 

entstanden ist und führt wieder auf die Olympischen Spiele im Jahr 1936 zurück, die 

für das Regime eine große propagandistische Herausforderung waren. Die lapidare 

Feststellung bruciano libri - Sie verbrennen Bücher unter der Aufnahme der 

Bücherverbrennung im Mai 1933 kommentiert scheinbar emotionslos die Ereignisse 

(Abb. 60). Erklärende Bildunterschriften findet man nur bei wenigen Abbildungen. So 

ist auf dem Foto eines über einer leeren Landschaft fliegenden Flugzeugs die 

Unterschrift volano in USA - Sie fliegen nach Amerika zu lesen (Abb. 63). Wer aber 

nach Amerika fliegt, bleibt unklar. Die Frage nach dem Subjekt wird in den Fußnoten 

nie geklärt. Es wird immer nur von einem unpersönlichen sie gesprochen. Wer sich 

dahinter verbirgt, erschließt sich einzig bei der Betrachtung der Aufnahmen, die 

Hitler, Mussolini oder andere Führungspersönlichkeiten zeigen. 

 

Die Bildunterschriften setzen meist dann negative Assoziationen frei, wenn auf den 

Fotografien selbst nichts direkt Negatives abgebildet ist. So wird eine Aufnahme des 

bei einer Feier anwesenden Mussolini mit der Bildunterschrift manipolano la cultura – 

Sie manipulieren die Kultur (Abb. 62) versehen. Beschäftigt man sich näher mit 

dieser Illustration, die als titelgebende besonders viel Aufmerksamkeit erweckt, so 

werden viele Fragen aufgeworfen, die über die Fotografie selbst zunächst nicht zu 

klären sind. Hinter Mussolini, der in typischer Haltung mit verschränkten Armen 

abgelichtet ist, sind weitere Würdenträger zu erkennen. Der Hintergrund ist zunächst 

nicht genau zu identifizieren.637 Die Recherche hat ergeben, dass auf der Abbildung 

Mussolini vor Industriellen über den Ausbau des Bahnverkehrs und andere 

infrastrukturelle Veränderungen spricht.638 Der Ort, an dem diese Besprechung 

stattfindet, ist für die Interpretation der Schriftzeile interessant. Mussolini tritt im 

Mausoleum des Augustus' auf, einer der wichtigsten antiken Stätten Roms, das 1908 

als Auditorium umgebaut wurde. Der Anbau wurde 1936 von faschistischer Seite 

abgerissen, um die antiken Reste freizulegen. Die Nachwirkungen dieser 

Vorgehensweise sind auch heute noch im Stadtbild Roms zu erkennen.639 Das 

                                                 
637 Es zeigen sich auch unterschiedliche kulturelle Voraussetzungen, so mögen Menschen, die im 
italienischen Kontext leben, diesen historischen Ort und die Begebenheiten als solche erkennen können. 
638 Mussolini. 1929, S. 193 
639 Um das Mausoleum ist ein Platz im faschistischen Stil erbaut worden. Auf der anderen Seite ist das 
Mausoleum selbst nie ganz ausgegraben oder archäologisch aufgearbeitet worden. Dies stellt auch heute noch 
ein Desiderat der römischen Archäologie dar. Der Konzertsaal, in dem wichtige Persönlichkeiten auftraten, wurde 
von den Faschisten zerstört, ohne dass das römische Erbe adäquat aufgearbeitet wurde. Riccomini. 1996 



 159 

Interesse der Faschisten an den antiken Hinterlassenschaften motivierte sich aus 

dem politisch-ideologischen Willen, über die Verbindung mit der antiken Tradition 

ihre eigene Macht zu legitimieren. Die Kultur wird manipuliert und für die eigenen 

Propagandazwecke missbraucht - manipolazione di cultura. Manche Überschriften 

sind auf den ersten Blick negativer als das Dargestellte, während andere zu 

verharmlosen scheinen, wie zum Beispiel die Unterschrift zur Fotografie eines 

Massengrabes allontano nemici – Sie vertreiben alle Feinde. Diese Unterschrift weist 

auf den manipulativen Sprachgebrauch der Nationalsozialisten hin, die gerade auch 

die Massenvernichtungen nicht als solche benannten.640 Aggressiv wurde der Aspekt 

der Diskriminierung und Ausgliederung propagiert, die Ermordung und systematische 

Vernichtung wurde verbal verschleiert mit Worten wie „Sonderbehandlung“ und 

„Endlösung“. Diese Verschleierungs- und Manipulationstaktik funktioniert sowohl auf 

gesamtpolitischer als auch auf privater Ebene. Sie funktionierte in der Vergangenheit 

und wirkt noch bis in die Gegenwart, in der die Gräueltaten der Nationalsozialisten 

längst bewiesen sind, aber von einigen wenigen immer noch negiert werden.641 

 

Die Verwendung der beiden Landessprachen Italienisch und Deutsch in den 

Bildunterschriften veranschaulicht die besondere Struktur der jeweiligen Sprache und 

die Mehrdeutigkeit sprachlicher Zeichen. Wer sowohl Italienisch als auch Deutsch 

beherrscht, erkennt, dass die Übersetzungen teilweise eine andere Aussage als die 

Originalunterschriften haben. Dies resultiert nicht aus einer bewussten 

Verfälschungsabsicht des Künstlers, sondern ergibt sich aus den unterschiedlichen 

Sprachgefügen. Ein Beispiel für diese Übersetzungsproblematik ist die Fußnote 

catturano estetiche – Sie sind reine Ästheten (Abb. 66). In dem italienischen Text 

wird eher der zwanghafte Aspekt der Aneignung der Ästhetik ausgedrückt: sie 

fangen sie ein, nehmen sie in Beschlag, catturare kann auch im Sinn von 

unterdrücken übersetzt werden. Die deutsche Kommentierung hat durch die 

Betonung reine Ästheten einen ironischen Unterton, der repressive Charakter wird 

jedoch nicht deutlich. Der deutsche Titel bezieht sich auf Personen, die Ästheten sind 

und verleiht der Aussage ein aktives Moment. Beide Kommentierungen verweisen 

auf die von Walter Benjamin analysierte Ästhetisierung der Politik in den Diktaturen. 

                                                 
640 Die propagandistische Sprachregelung entsprach dem Bedürfnis weiter Teile der deutschen 
Bevölkerung, die sich mit den Konsequenzen des weithin getragenen Antisemitismus nicht auseinandersetzen 
wollten. Klar werden auch die Verdrängungsmechanismen, die während und nach dem Krieg funktionierten. Man 
konnte sich einreden, dass eben nur missliebige Personen entfernt wurden. 
641 Die so genannte Holocaustlüge wird von Historikern wie David Irving vertreten. 



 160 

Dies wird noch von der Abbildung unterstützt. Die Fotografie zeigt das 

Brandenburger Tor bei Nacht. In den Torbögen hängen neben der olympischen 

Flagge Hakenkreuzfahnen. Damit ist eine Datierung auf das Jahr 1936 möglich, in 

dem die Olympischen Spiele in Deutschland stattfanden. Diese können neben den 

Aufmärschen zum Reichsparteitag in Nürnberg als Höhepunkt der Ästhetisierung 

nationalsozialistischer Macht gesehen werden und das Foto dient als erneuter 

Verweis auf das umstrittene Werk von Leni Riefenstahl. Für ihren Film über die 

Olympischen Spiele erlangte sie auch international Anerkennung, obwohl sie mit 

diesem das Menschbild der Nationalsozialisten transportierte.642 

 

Je nach kulturellem und intellektuellem Horizont können Schrift und Fotografie Dinge 

verbergen oder ans Licht bringen. Es wird keine eindeutige Aussage getroffen, 

sondern eine Reihe von Assoziationsketten freigesetzt, die in der Wechselwirkung 

von Bild und Schrift hervorgerufen werden. Die historische Dimension der Fotografie 

und der Dokumentationscharakter lassen zunächst den Eindruck eines Bilderbuchs 

aus der Zeit mit Kommentierungen aufkommen. Erst bei genauer Betrachtung wird 

der kritisch analysierende Umgang mit dem Material deutlich. Die Aufdeckung der 

Manipulierbarkeit menschlicher Kommunikationsformen hinterlässt eine Skepsis 

gegenüber jeder Art der Informationsvermittlung. So erkennen auch die Künstler der 

Bewegung Crack kein normatives Sprachsystem an. Die manipulierte Fotografie und 

die Schrift stellen aber auch eine semantische Einheit dar, da für Mauri im Sinne 

Ecos und der semiotischen Lehre alle Zeichen gleichberechtigt sind: scrittura e 

pittura la stessa cosa.643 Linguaggio - Sprache wird in ihrer Gesamtheit beleuchtet 

und es wird eine, wenn auch scheinbar verwirrende und sich widersprechende, 

Symbiose konzipiert.  

 

 

                                                 
642 Über den Einfluss von Leni Riefenstahls Ästhetik auf die heutige Werbung reflektiert der polnische 
Künstler Maciej Toporowicz in seinem Video Obsession von 1991, dass 2002 in der Ausstellung Mirroring Evil in 
New York gezeigt wurde. Kleeblatt. 2002, S. 123-124 
643 „Schrift und Bild die gleiche Sache.”  



 161 

5.4 Linguaggio è guerra – Language is war 

 

Das Künstlerbuch Linguaggio è guerra - language is war ist 1975 in der von Filiberto 

Menna kuratierten Reihe ideologia erschienen.644 Das Buch beinhaltet einen 

Begleittext Mennas, ein theoretisch thematisches Essay Mauris und Abbildungen, die 

mit dem Stempelabdruck language is war versehen sind. Dabei sind Mauris Text und 

die Aufnahmen nicht als separate künstlerische Äußerungen zu sehen, sondern 

bilden eine Einheit, die aus dem Kontext entsteht. Auch Mennas kunsthistorischer 

Text gehört zum Konzept des Künstlerbuchs. Ähnlich dem Künstlerbuch 

Manipolazione di cultura hat Mauri neben der Buchfassung einzelne Fotografien 

ausgestellt. Sie werden damit in unterschiedliche Rezeptionszusammenhänge 

gesetzt. 

 

 

5.4.1 Die Reihe Ideologia von Filiberto Menna 
 

Der italienische Kunsthistoriker Filiberto Menna war in den 1970er Jahren für die 

kritische kunsthistorische Forschung in Italien von besonderer Bedeutung. Sein 

Ansatz beleuchtet vor allem die politisch engagierte Kunst und mit dieser 

Schwerpunktlegung hat er auch nachfolgende Generationen von 

Kunstwissenschaftlern geprägt, so zum Beispiel Achille Bonito Oliva, der ein Schüler 

Mennas war. Menna hat sich vor allem mit grenzüberschreitenden Phänomenen in 

der Kunst auseinandergesetzt, wobei er die nichtautonome Stellung der Kunst 

betonte,645 denn für ihn ist sie Teil eines politisch-gesellschaftlichen Gefüges.646 Die 

Reihe ideologia sollte sich Mitte der 1970er Jahre mit der ideologischen 

Durchdringung und der Stellung der Kunst innerhalb der Gesellschaf beschäftigen.647 

Dies reiht sich in den Zeitkontext der späten 1960er und frühen 1970er Jahre ein, in 

dem das Thema der politischen Ideologie in der Kunst immer wieder diskutiert 

wurde.648 Einen weiteren Aspekt der Reihe stellt die Frage nach der Sprache und der 

                                                 
644 Mauri. 1975 II 
645 Siehe hierzu seine Reihe, die unter anderem auch in Bandini. 1977 erschienen ist. 
646 Vgl. Malsch. 1989, S. 517 
647 Programmatische Kommentierung des Konzepts ideologia durch Filiberto Menna auf dem Umschlag der 
Bücher Linguaggio è guerra und Ufficio per la Immaginazione Preventiva. 
648 Siehe hierzu Kapitel 7 



 162 

Möglichkeit beziehungsweise Unfähigkeit zur Kommunikation über die Medien dar, 

deren linguistische Einheit als ideologisch kontaminiert angesehen wurde.  

 

Menna manifestierte mit ideologia seine Ambitionen, die Kunstproduktion aktiv 

mitzugestalten. In Zusammenarbeit mit dem Verlag Massimo Marani649 in Rom 

konnten aber nur zwei Künstlerbücher im Rahmen des als Publikationsreihe 

angelegten Projekts erscheinen. Den ersten Beitrag hat Fabio Mauri realisiert. Der 

zweite wurde von dem Künstlerteam der Ufficio per la Immaginazione Preventiva um 

Carlo Maurizio Benveduti, Tullio Catalano und dem Literaten Franco Falasca 

konzipiert.650 Die Umschlagsgestaltung ist bei beiden Publikationen ähnlich. 

Dominiert wird der Umschlag von der Farbe schwarz, nur im oberen Drittel wird die 

schwarze Fläche von einem weißen Streifen unterteilt. In roter Druckschrift werden 

der Künstler, der Kurator und der Titel der Reihe verzeichnet (Abb. 67). Die Bücher 

sind recht minimalistisch gestaltet,651 sie wirken wie Dokumentationen und haben 

eindeutig Buchcharakter. Es sind keine Auflagenzahlen bekannt, anzunehmen ist 

aber, dass sie in relativ großer Menge gedruckt wurden, um ihre Inhalte an möglichst 

viele Empfänger transportieren zu können. So ist das Buch Kunstwerk, wird aber 

auch als Informationsträger genutzt.  

 

 

5.4.2 Die Fotografie als Sprache des Kriegs 
 

Das Problemfeld Sprache wird direkt im Titel des Künstlerbuchs language is war 

akzentuiert, da sie als Sprache des Krieges spezifiziert wird. Diese Kriegssprache 

wird in der Arbeit vor allem über die Fotografie transportiert, da das geschriebene 

Wort nur in Form des kurzen Leitmottos language is war eingebracht wird, das auf 

jedes Foto gestempelt ist. Im Stempel ist unter dem visuell abgetrennten Leitmotto 

eine nicht eindeutig zu entziffernde Zahl zu erkennen. Diese Zahlenkombination in 

der Stempelmitte erinnert wie die ganze Struktur des Aufdrucks an einen 

Poststempel. Der runde Stempel ist nie vollständig zu sehen und auch nicht immer 

gleich ausgeformt. Teilweise ist nur ein Stückchen zu erkennen, meist ist die Hälfte, 

                                                 
649 Dieser war im Gegensatz zu La Nuova Foglia kein klassischer Verlag für Künstlerbücher. Index der 
Verlage in: Dematteis/Maffei. 1998, S. 264 
650 Ufficio. 1976 
651 Das Künstlerbuch von Benveduti, Catalano und Falasca hat einen ausgeprägten 
Dokumentationscharakter, was ihrem Kunstschaffen entspricht. Siehe Kapitel 7.3.2 



 163 

manchmal ein bisschen mehr als die Hälfte des Stempelfeldes abgedruckt. Während 

der Abdruck bei manchen Fotografien direkt ins Auge springt, muss man ihm auf 

anderen erst nachspüren. Es fällt auf, dass der Stempelaufdruck niemals willkürlich 

gesetzt wurde. Trotz des unvollständigen, eine schnelle unreflektierte Bearbeitung 

suggerierenden, Aufdrucks, ist die Stempelung auf das genaueste platziert worden. 

Oftmals greifen die Linien des Abdrucks Formen des Fotos auf und führen diese 

geometrisch genau fort (Abb. 68). Durch die Wahl der englischen Sprache im 

Stempel wird nicht nur die italienische und deutsche Geschichte erinnert, sondern 

der Krieg als solcher internationalisiert. Bestätigt wird die These, dass Sprache 

generell Krieg sei, auch durch die Auswahl der Fotografien. Sie sind nicht nur 

deutschen, sondern auch englischen, japanischen und italienischen Zeitschriften 

entnommen. Das zeigt die ideologische Vereinnahmung jedes Krieges, auch wenn 

die Ideologien unterschiedlich und damit auch moralisch anders zu bewerten sind. 

Die Bilder scheinen die Botschaft zu transportieren, dass Kriegspropaganda immer 

nach identischen Mustern funktioniert. 

 

Die gestempelten Fotografien kolportieren die Bild-Sprache des Krieges. Aus der Flut 

fotografischer Dokumentationen des Krieges wählt Mauri aber nur solche aus, die 

dessen Gräuel nicht allzu deutlich in Szene setzen. Bombardierte Häuser sind nur 

sehr selten zu sehen und wenn zerstörte Häuser dargestellt werden, dann als 

ästhetisch zusammengebrochene Ruinen (Abb. 69), inszeniert für ein spektakuläres 

Foto. Bombardierungen werden als Lichtereignisse in der Nacht festgehalten (Abb. 

70), das zerstörerische Potenzial ist ausgeblendet. Kriegsflugzeuge werden gezeigt, 

in denen entindividualisierte Soldaten sitzen, die auf nicht zu identifizierende Orte 

oder Menschen zielen. Objekte, die auf den ersten Blick nichts mit dem 

Kriegsgeschehen zu tun haben, werden über den alles egalisierenden Stempel mit 

diesem in Zusammenhang gebracht. In einzelnen Bildern wird der Bezug zum 

Zweiten Weltkrieg ganz klar, wie auf einer Abbildung eines Massenauflaufs, der dem 

Besuch Adolf Hitlers in Danzig gilt. Jubelndes Volk und Fahnen sprechen auch hier 

eine eindeutige Kriegssprache, die man nicht zu übersetzen braucht. nzig grüßt 

seinen F, dieser verkürzte Schriftzug ist auf dem Bild zu lesen und ist wohl durch 

Danzig grüßt seinen Führer zu komplettieren. Diese Abbildung nimmt am 

deutlichsten Bezug auf den Krieg, den die Nationalsozialisten geführt haben, und 

thematisiert hier die spezielle in der allgemeingültigen Kriegssprache. 



 164 

 

Die Sprache des Krieges drückt sich für Mauri vor allem auch in den 

außersprachlichen Zeichen wie Uniformen, Fahnen, Abzeichen und Dekorationen 

aus. Sie setzen Signale, die für alle verständlich sind, gleichzeitig aber einen 

eindeutig abgrenzenden Charakter haben können. Auf einer Fotografie sind Soldaten 

zu sehen, die im Feindesland die dortigen Straßen- und Hinweisschilder abhängen, 

um sie durch die eigenen zu ersetzen (Abb. 71). Die Schilder werden zu sprachlichen 

Schlachtfeldern, denn über die Beseitigung dieser Form der Kommunikation sollen 

fremde Heere fehlgeleitet werden. Es wird daran auch die Inbesitznahme eines Ortes 

über die Sprache gezeigt, da die bisherigen Beschilderungen durch eigene nationale 

Benennung der Orte ersetzt werden. Die Verwirrung der Kriegführung verläuft hier 

parallel zur Bedeutungsverschiebung sprachlicher Zeichen. Der Künstler erkennt die 

Sprache im Krieg als zerstörerisches Potenzial, das nicht Informationen vermittelt, 

sondern jede Information, die nicht in die Ideologie des jeweilig Kriegführenden 

passt, unterdrücken hilft. Die Tyrannei des Krieges funktioniert auch über die 

Sprache.652  

 

Die Todesmaschinerie des Krieges wird als solche entemotionalisiert dargestellt. 

Über die Bindung der kriegsführenden Soldaten an ein bestimmtes ideologisch 

konnotiertes Sprachsystem ist nach Meinung des Künstlers der einzelne von jeder 

Schuld freigesprochen. „Non uccido io, ma un segno uccide.”653 Das zeigt die 

Gefährlichkeit der Sprache und die Mechanismen der Kriegssprache. Außerdem 

weist Mauri auf die Disposition jedes Sprachsystems hin, zu einer Sprache des 

Krieges zu werden. Krieg steckt in jedem Sprachsystem und das Sprachsystem in 

jedem Menschen. Damit ist auch die Frage nach dem Guten oder Schlechten im 

Menschen gestellt. „L'uomo è guerra non sempre la stessa guerra ma assai più che 

non si creda, è o pratica guerra.”654 Denn gerade die Sprache macht das 

Menschliche aus, in ihr liegt aber nach Mauri gleichzeitig das Negative der 

menschlichen Natur. Dies führt wiederum auf die Ausführungen Agambens zurück, 

der die Sprache als Negativstruktur begreift. Davon ist auch die poetische Sprache 

nicht ausgenommen, denn auch die Sprache des Fotografen, oder hier des 

Künstlers, ist Krieg. Die poetische Sprache und die Kriegssprache sind nicht 
                                                 
652 Vgl. Mauri. 1994i, S. 170 
653 „Nicht ich, sondern ein Zeichen tötet.” Ebd., S. 179 
654 „Der Mensch ist Krieg, nicht immer derselbe Krieg, aber er ist es sehr viel mehr als man glaubt. Er ist 
oder praktiziert Krieg.” Mauri. 1995, S. 57 



 165 

identisch, denn Kunst ist nicht gleich Leben, aber es kann dieselben Funktionen 

widerspiegeln und übernehmen. „Che l'esercizio della poesia è o può rappresentare 

un massimo di violenza ideologica. Che l'arte non è la vita, come probabile, pero le è 

uguale.”655 

 

Die Tatsache, dass die Sprache des Krieges in Buchform konzipiert ist, stellt auch 

den Informationsträger Buch als ideologisch kontaminiert bloß. Die Fotos sprechen 

für sich, aber sie scheinen auch einem übergeordneten Sprachsystem, das auf 

unterschiedliche Weise kodiert ist, anzugehören. Der Stempel656 ist der einzige 

offensichtliche Eingriff des Künstlers, der jedoch entpersonalisiert und seriell ist. Er 

drückt den einzelnen Bildern eine einheitliche Aussage auf, suggeriert gleichzeitig ein 

grenzenloses Kontinuum. Jedes Sujet kann als Kriegssujet fungieren, gleichzeitig 

wird die spezifische Ästhetik des Krieges in einem Buch festgehalten. Es 

kommuniziert über Abbildungen, scheint eine Fotogeschichte, der ein Post- oder 

Versandstempel aufgedrückt worden ist. Der Künstler als Person kommt mit einem 

Bild, auf dem er in Rückenansicht zu sehen ist, ins Spiel. Er selbst bleibt auf dem 

Foto unerkannt, auf dem er über eine Grünfläche auf ein kurzes Rohr aus Beton 

zugeht (Abb. 72). Der Sinn dieser Abbildung bleibt offen, der Künstler macht sich 

aber durch die Reproduktion seiner selbst zum Teil der Kriegssprache, auch wenn er 

seine Identität nicht sofort zu erkennen gibt. Die Sprache als Mittel der Macht ist von 

den französischen Strukturalisten thematisiert worden. Roland Barthes formuliert in 

seiner Einführungsvorlesung im Collège de France von 1977 seine These Jede 

Sprache ist faschistisch.657 Sprache wird als konstituierendes Moment für die 

Machtverhältnisse innerhalb einer Gesellschaft angesehen. Der Faschismus zwingt 

nicht nur zum Schweigen, sondern nötigt einen bestimmten Sprachgebrauch und 

eine bestimmte Redeweise auf.658 Mauri nimmt das Faschistoide der Bildsprache auf 

und zeigt sie als allgemeingültiges Problem. Jede Sprache kann schuldig werden, 

jede Sprache ist Krieg, sie kann nicht nur dazu werden, sondern er ist ihr inhärent, so 

wie der Faschismus. Das führt zurück zur Unfähigkeit der Kommunikation und der 

Verstrickung der Sprache in Tod und Gewalt. Trotz des Aufzeigens der 

                                                 
655 „Die Übung der Poesie kann eine maximale ideologische Gewalt sein oder repräsentieren. Die Kunst ist 
nicht das Leben - wie man vielleicht annehmen könnte - dennoch ist sie diesem gleich.” In: Mauri. 1994j, S. 173 
656 Stempel sind in der Kunst des 20. Jahrhunderts vor allem auch von Joseph Beuys eingesetzt worden. 
Über die Verwendung des Stempels bei Beuys: Stüttgen. 1988, S. 155-208 
657 Barthes. 1985, S. 20-22 
658 Ebd., S. 22 



 166 

Negativstruktur der Sprache muss weiterhin mit dieser kommuniziert werden. Dabei 

darf man nach Mauri nicht ignorieren, dass Sprache immer gefährlich sein kann. 

 

 

 

6 Fabio Mauris ästhetische Konzeption 

 

Fragen der Ästhetik haben Fabio Mauri auch auf theoretischer Ebene beschäftigt. Als 

Professor für Ästhetik659 hat er eine eigene Theorie zur Ästhetik entworfen, die 

seinem philosophischen Interesse verhaftet ist. In seinem Essay L'estetica come 

disciplina essata660 bezieht sich Mauri auf Adornos als Diktum verstandene 

Äußerung, dass nach der Shoah eine poetische Produktion unmöglich sei.661 Mauri 

muss dieses Diktum negieren, da er die Shoah als prima materia seiner Poesie 

einsetzt. Die Problematik dieser Vorgehensweise ist ihm durchaus bewusst. Um 

diesem Dilemma zu entgehen, erklärt er die Ästhetik zum universellen System, das 

Antworten auf alle Fragen des Lebens geben kann und muss.662 Das Wesen der 

Ästhetik liegt nach Mauri in ihrem Bezug zur Wirklichkeit und der Welt als solcher, die 

es wiederum in ein ästhetisches Konzept zu überführen gilt.663 In diesem System 

kann und muss es seiner Meinung nach dann auch zu einer konstruktiven Reflexion 

über den Charakter eines diktatorischen Systems und die unfassbaren Verbrechen 

des Nationalsozialismus kommen.  

 

 

6.1 Die Tendenz zur „Totalen Kunst” 

Fabio Mauris Schaffen ist immer wieder mit den Schlagworten Gesamtkunstwerk und 

totale Kunst belegt worden.664 Seine grenzüberschreitende Kunstauffassung hat ihn 

vor allem zu dem Ausdrucksmittel der Performance geführt und so wird er von 

Christov-Bakargiev als der erfolgreichste Performancekünstler Italiens bezeichnet.665 

                                                 
659 Ab 1979 unterrichtet Mauri Ästhetik an der Accademia di Belle Arti in L'Aquila. Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 
313 
660 Mauri. 1988 
661 Vgl. Adorno. 1975, S. 65 
662 In seinen Äußerungen reißt er das Verhältnis zwischen Kunst und Ästhetik an, die dialektische und 
komplexe Frage der Verbindungs- und Trennungslinien wird aber nicht klar beantwortet. 
663 Mauri. 1988, o. S. 
664 Vgl. Scudero. 1993, S. 12-13 
665 Vgl. Christov-Bakargiev (Hg.). 1999, S. 45 



 167 

Wie seine spezielle Performancekunst zu definieren ist, soll im Folgenden analysiert 

werden. 

 

6.1.1 Der Performancebegriff 
 

Da viele unterschiedliche Künstlerinnen und Künstler die Ausdrucksform der 

Performance auf verschiedene Art und Weise umgesetzt haben, 666 erscheint eine 

genaue Definition dieser Kunstform als sehr problematisch. Thomas Dreher nennt in 

seiner Analyse der Performance Art unterschiedliche Vorgehensweisen.667 Allen 

Performances ist gemeinsam, dass der Bildraum in den realen Raum verlegt wird, in 

dem das Kunstwerk prozessual entsteht.668 Handlung wird in allen Performances 

zum dominanten Faktor.669 Die daraus resultierende Unmittelbarkeit ist ein Merkmal 

für die Kongruenz von Kunst und Leben, die in der Performance geschaffen werden 

soll. Die Kunstkritikerin RoseLee Goldberg spricht auch von Live Art.670 Das 

psychologische Moment wird vor allem bei der so genannten Body Art - einer 

weiteren Spielart der Performancekunst, bei der der KünstlerInnenkörper im Zentrum 

steht - betont.671 Da viele KünstlerInnen mit ihren Performance-Aufführungen 

provozieren wollten, wird der Performance-Kunst eine politisch-sozialkritische 

Komponente zugeschrieben.672 Die Performance hat durch ihre politischen 

Implikationen, die Kongruenz von Kunst und Leben und dem Fakt, dass das 

Kunstwerk im performativen Vollzug seinen Objektcharakter verliert, den Kunstbegriff 

einschneidend verändert.673 

 

                                                 
666 Die KünstlerInnen kommen in zahlreichen Interviews in den 1970er Jahre zu Wort. Linda Montano, 
selbst Performancekünstlerin, hat zehn Jahre lang unterschiedliche Performance-ArtistInnen interviewt und diese 
Gespräche veröffentlicht. Montano. 2000. Siehe auch: Ausst. Kat. Los Angeles/Wien/Barcelona u. a. 1998/1999  
667 Dreher. 2001, S. 15-18 
668 Diese Entwicklung hat nicht erst mit den Happenings der ausgehenden 1950er Jahre begonnen, 
sondern bereits in den 1910/20er Jahre haben Dadaisten und Futuristen Anstöße dazu gegeben. Diese Ansicht 
wird in fast allen Abhandlungen geteilt. Der Prototyp der Performance nach 1945 wird meist John Cage 
zugeschrieben. Inga-Pin. 1978; Pluchart. 1975, S. 52; Schröder. 1990, S. 20. RoseLee Goldberg hat die 
Performances der klassischen Avantgarde analysiert. Goldberg. 1996; Goldberg. 1998, S. 63 
669 In der deutschen Forschung der 1970er Jahre wird von Aktionen gesprochen. Jappe, G. 1976, S. 59 ; 
Schilling. 1978 
670 Goldberg. 1998 
671 Vgl. Vergine. 1974, S. 10 
672 Mit den 1960er und 1970er Jahren war ein neuer Höhepunkt der Kunst erreicht, die sich nicht mehr vom 
Markt vereinnahmen lassen wollte. Die Performance stellte eine Ausdrucksform dar, mit der sich die 
KünstlerInnen der direkten Vermarktung entziehen konnten. 
673 Der Begriff Antikunst, der in vielen Interpretationen angeführt wird, soll hier nicht diskutiert werden. Er ist 
in zu unterschiedlichen Kontexten eingeführt worden und trägt meiner Meinung nach nicht zu einer 
Erkenntniserweiterung bei. Vergine. 1974, S. 2; Sontag. 1968; Richter, 1978 



 168 

Zwei Faktoren sind bei der Performance im Gegensatz zu anderen Kunstformen 

auffallend. So wird das Verhältnis zwischen Künstler und Publikum modifiziert. Oft 

tritt der Künstler selbst als Ausführender in Erscheinung oder ist zumindest während 

der Präsentation seiner Arbeit anwesend. Er wird wichtiger Bestandteil des Werkes 

oder er ist das Werk. Hinzu kommt eine neue Rolle der Rezipierenden, die nunmehr 

aktiv an dem kreativen Entstehungsprozess teilnehmen können. Vor allem 

Happenings waren auf Partizipation ausgelegt.674 Aber auch bei Performances, bei 

denen eine aktive Teilnahme der BetrachterInnen nicht vorgesehen ist, kann das 

Publikum durch extreme Darstellungen körperlich-psychischer Gewalt sowie 

sexueller Handlungen auf eine sehr unmittelbare Weise berührt werden. Lea Vergine 

geht in ihrer Abhandlung über Body Art so weit, von einem terrorismo estetico zu 

sprechen.675 Ein weiterer Faktor, der auch in der Medienkunst eine entscheidende 

Rolle spielt, ist der der Zeit. Die Performance dauert eine bestimmte Zeit lang. Dieser 

Fakt legt dem Publikum eine gewisse Verweildauer auf, wenn es die Aufführung 

vollständig sehen will.676 Ist die Performance vorbei, kann man andererseits nicht 

mehr zum Kunstwerk zurückkehren, um es nochmals in Augenschein zu nehmen, da 

es nur eine bestimmte Zeit existiert. Das führt zu einer Überlieferungsproblematik 

und der Frage, wie die Kunstwerke für die Zukunft gesichert werden können. Um zu 

gewährleisten, dass man sich zumindest einen Eindruck von der Performance 

machen kann, müssen Medien wie Fotografie und Video eingesetzt werden.677 Die 

Performance selbst funktioniert auf der Ebene der Realzeit, sie manipuliert Zeit nicht, 

sondern versucht sie als solche zu nutzen. Neben der speziellen Dauer ist der 

Performance ein spezifischer Zeitbegriff inhärent. Inga-Pin geht in seiner Analyse 

davon aus, dass die Zeit in der Performance aufgehoben wird. Er bezeichnet sie als 

ein elemento a-storico.678 

 

Auffällig im Vergleich mit anderen Performances ist bei Mauri, dass der Künstler 

selbst nicht in Erscheinung tritt. Nur dreimal setzt sich Mauri selbst in Szene, in News 

from Europe von 1978, sowie in Analisi dell'opera con essa stessa und Memoria a 

percezione spenta aus den 1980er Jahren. In diesen Performances agiert er bewusst 

in seiner Rolle als Künstler, wobei er immer das Selbst- und Fremdbild des Künstlers 
                                                 
674 Vgl. Jappe, E. 1993, S. 69 
675 Vergine. 1974, S. 34 
676 Elisabeth Jappe konkretisiert die Zeit einzelner Performances, die nur wenige Minuten, aber auch Tage 
dauern können. Vgl. Jappe, E. 1993, S. 69 
677 Schäfer. 2000, S. 107 
678 Inga-Pin. 1978. o. S. 



 169 

in der Gesellschaft thematisiert. Bei allen anderen Werken mit performativem 

Aufführungscharakter - auch den Projektionen - verwendet Mauri Modelle, die für ihn 

sein eigenes Erinnerungstheater darstellen. Oft greift er dabei auf die kunsthistorisch 

aufgeladenen Aktdarstellungen zurück.679 Die Identität von Kunst und Leben wird bei 

Mauris Performances nicht über die Figur des Künstlers hergestellt, sondern durch 

das Thema, das auf seiner individuellen Gedächtnisleistung basiert. Seine 

Performances finden zwar naturgemäß in Realzeit statt, sind jedoch auch 

überzeitlich zu verstehen. Alle Zeiten koinzidieren in der einen, der Realzeit. L'azione 

introduce il presente.680 Die Dauer der Aktionen ist vor allem bei Che cosa è il 

fascismo und Heidegger e la questione tedesca festgelegt, während die 

Aufführungszeit der anderen Performances offen ist. Ideologia e Cultura kann mit 

ihrem repetierenden Charakter scheinbar bis ins Unendliche fortgesetzt werden. 

Ebrea dauert die Zeit, die die jeweilige Performerin benötigt, um den Stern zu legen. 

Eine weitere Besonderheit der Performancekunst von Mauri ist, dass er seine 

Performances in leicht variierter Fassung wiederholt. Teilweise liegen Jahrzehnte 

zwischen der ersten Aufführung und der neuen Fassung und somit hat sich der 

Zeitkontext und der politische Hintergrund verändert. Für Mauri bleiben die 

Botschaften jedoch gültig und durch Wiederholung hofft er auf eine Erlösung in der 

Kunst. Dieser Aspekt kann auch mit dem rituellen Moment in Mauris Performances in 

Zusammenhang gebracht werden, da rituelle Handlungen immer wieder wiederholt 

werden. Das eröffnet einen weiteren Bezugspunkt zu den Performances seiner Zeit, 

da auch andere Künstler bewusst rituelle Aspekte in ihren Performances 

aufgenommen haben.681  

 

 

6.1.1.1 Die Performance im Verhältnis zum Theater 
 

Die Performance wird auf Grund ihres Aufführungscharakters immer wieder mit dem 

Theater verglichen.682 Thomas Dreher versucht eine klare Abgrenzungsdefinition 

                                                 
679 Vgl. Tisdall. 1976, S. 42-45 
680 „Die Aktion führt die Gegenwart ein.” Mauri. 1976, S. 54 
681 Jappe geht vor allem auf den rituellen Charakter der Performances ein. Jappe, E. 1993, S. 7 
682 Nicht nur mit dieser künstlerischen Ausdrucksform ist die Performance vergleichbar. Dies lässt sie nach 
Ansicht der amerikanischen Kunsthistorikerin RoseLee Goldberg für viele ForscherInnen suspekt erscheinen. Vgl. 
Goldberg. 1998, S. 12. Thomas Dreher nennt sein Buch über Performances im Untertitel Aktionstheater. Dreher. 
2001. In Italien kann in den Performances der Arte-Povera ebenfalls ein theatrales Moment festgestellt werden. 
Schon die Bezeichnung Arte-Povera macht einen Bezug zum Theater deutlich, da ihre Begrifflichkeit vom Armen 



 170 

zwischen Performance und Theater683 und behauptet, dass letzteres immer auf einen 

schriftlich fixierten Text zurückgreift.684 Bezieht man jedoch das zeitgenössische 

Theater in die Überlegungen mit ein, so wird auch eine solche Definition obsolet. 

Denn auch Improvisationstheater685 wie das Living theater oder das Theater der 

Grausamkeit nach Artaud686 arbeiten oft frei und ohne Textgrundlage. Elisabeth 

Jappe konstatiert so auch geringe Unterschiede zwischen den beiden 

Aufführungskünsten: Beim Theater sei eine größere Zahl von Mitwirkenden 

eingesetzt, außerdem werde in der Performance mehr Spontaneität und Einmaligkeit 

betont, kaum eine Performance sei je wiederholt worden.687 Für John Howell ist eine 

Performance im Gegensatz zum Theater immer persönlich,688 sie drücke immer eine 

individuelle Botschaft aus. 689 Inga-Pin sieht den Unterschied zwischen Performance 

und Theater darin, dass die Performance analytisch, das Theater schauspielerisch-

narrativ sei.690 Die Grenzenlinien sind jedoch schwimmend: Die Performance ist als 

Teil der Bildenden Kunst zu verstehen, die aber eine Affinität zum Theater aufweist. 

 

Mauris Bezug zum Theater ist in der Analyse deutlich geworden.691 Vor allem in 

seiner ersten Performance Che cosa è il fascismo sind viele theatrale Elemente 

auszumachen:692 die zentrierte Bühne, die Zuschauertribüne, die fest vorgegebenen 

historischen Texte, die Vielzahl der Partizipierenden. Die aktionistischen und 

performativen Merkmale der Arbeit sind vor allem an dem besonderen Bezug zur 

Autobiografie des Künstlers zu erkennen. Von dieser ersten Erfahrung ausgehend, 

tendiert Mauri immer stärker zu einer Performance, die die theatralen Elemente 
                                                                                                                                                         
Theater nach Jerzy Grotowski hergeleitet wird. Zu Grotowski siehe: Puzyka. 1974, S. 2-11. Die Bezüge zum 
Living theatre werden ebenfalls immer wieder betont. Vgl. Bartolucci. 1968, S. 57-58 
683 Zum Verhältnis Bildende Kunst und Theater siehe: Ausst. Kat. Stuttgart. 1996; Simhandl. 1993 
684 „Die Begriffe Happening und Performance Art bezeichnen im kunsthistorischen Diskurs künstlerische 
Aktionsformen, die im Unterschied zu Theateraufführungen keine schriftlich fixierten Dialoge aufweisen.” Dreher, 
S. 15 
685 Nach Goldberg hat eher die Bildende Kunst als das Theater die Anregungen zu einer Neuorientierung in 
der Kunst gegeben, wobei sie Grenzgänger wie Cage als Vorbilder nennt. Vgl. Goldberg. 1998, S. 64 
686 Artaud. 1980, S. 42 
687 Jappe, E. 1978, S. 5  
688 Vgl. Howell. 1978, S. 4 
689 Bei der Body Art wird dieser Aspekt besonders betont, wobei auch andere Formen der 
Performancekunst, die keine Identität von Ideator und Akteur herstellen, eine persönliche Komponente haben 
können. 
690 Vgl. Inga-Pin. 1978 
691 Er selbst hat, bevor er seine erste Performance realisierte, ein Theaterstück inszeniert, das im 
herkömmlichen Sinne einen festen Text und eine klar definierte Regie aufwies, das Theaterstück L'isola. Bei 
dieser Produktion, die 1964 im Teatro Caio Melisso in Spoleto und 1966 im Teatro Stabile in Rom aufgeführt 
wurde, hat er in seiner Inszenierung die Bildende Kunst als Bestandteil integriert, da er die Bühne in Pop-Art-
Manier gestaltete. Theater- und Kunstproduktion verschmelzen bereits hier zu einer Einheit, wobei die Kunst zum 
Teil eines Gesamtkunstwerks wird, das seinen Ursprung in einer Theateraufführung hat. Das Stück soll Mauri 
bereits 1960 geschrieben haben. In: Ausst. Kat. Rom. 1969a, S. 65 
692 Die oben geschilderte Kooperation in der Reihe Arte contemporanea e teatro hat dazu geführt, dass das 
theatrale Moment vorherrschend war. Giammuso. o. J., S. 369; Mauri. 1994a, S. 47 



 171 

zugunsten des performativen Charakters zurückdrängt. In Ebrea wird die 

Performance in eine Installation eingebunden, die als Bühne interpretiert werden 

kann. Wie ein Tableau vivante bewegt sich die Performerin vor ihrem 

Medizinschränkchen, sie ist in ein Gesamtkonzept eingebunden, das den Schrecken 

der Shoah in seiner kalten Brutalität offenbart. Ein Text ist nicht mehr vorhanden; die 

Kommunikation funktioniert über Körpersprache und bildhafte Symbole. Ideologia e 

Cultura ist reduziert inszeniert. Die Performerin steht zwar noch auf einer Bühne, 

doch ist es unwesentlich, wo sie ihre Performance ausführt. Sie kreist versunken um 

sich selbst, ohne mit dem Publikum Kontakt aufzunehmen. Bei Heidegger e la 

questione tedesca kehrt Mauri wieder zu seinen Anfängen zurück; er kreiert eine 

theaterähnliche Szene mit festen Textzeilen, die er durch den Zusatz von anderen 

medialen Versatzstücken ergänzt. Es kann also nicht von einer stringenten 

Entwicklungslinie von einer an das Theater angelehnten Vorgehensweise hin zu 

einem performativeren Stil die Rede sein. Mauri verschiebt entsprechend der 

jeweiligen Vorgaben des Werkes die Grenzen zwischen Theater und Performance 

immer wieder neu.  

 

Vor dem Hintergrund der italienischen Tradition könnte angenommen werden, dass 

Mauri in seinem Schaffen von dem futuristischen Theater beeinflusst gewesen sei. 

Seine Aufführung der Gran Serata Futurista im Jahr 1980 in L'Aquila bestätigt eine 

solche Vermutung.693 Als Gemeinsamkeiten können bei Mauri und den Futuristen ein 

Hang zum Gesamtkunstwerk694 und die Verbindung von Kunst und Leben 

manifestiert werden. Ansonsten gehen Mauris künstlerische Herangehensweisen 

und die der Futuristen recht weit auseinander. Geschwindigkeit und Spontaneität, 

Synthese und Unordnung bestimmten das Bild der futuristischen Abende, wie dies 

auch auf einer Karikatur von Umberto Boccioni festgehalten ist.695 Die Zeitfrage spielt 

                                                 
693 In dem Großspektakel, das erstmals 1980 in L'Aquila mit SchülerInnen der Kunstakademie aufgeführt 
wurde, wird der Futurismus als grenzüberschreitendes Konzept gefeiert. Im Rückgriff auf die historische Vorlage 
einer Gran Serata Futurista lässt Mauri den Futurismus wieder aufleben. Mauri betont aber, dass durch den 
Anachronismus ein ideologischer Bruch entstehe, der nicht mehr zu überwinden sei. Mauri [1986], o. S.; Bonito 
Oliva. 1989, S. 4-5 
694 Die Zusammenfügung aller künstlerischen Ausdrucksmittel zu einem großen, künstlerischen Event 
wurde in der Geräuschtechnik Luigi Russolos, den theatralischen Einlagen und plastischen Bühnenbildern 
Fortunato Deperos und dem synthetischen Theater Marinettis vorangetrieben. Russolo. 1916; Maffina. 1973; 
Ausst. Kat. Trento-Rovereto Düsseldorf. 1988/1989; Ausst. Kat. Paris. 1996; Ausst. Kat. Bonn. 1973; Marinetti. 
1968a, S. 97-104 
695 Ausst. Kat. New York. 1988/1989, Abb. S. XXIX: Umberto Boccioni: Una serata futurista a Milano, 1911. 
Die Futuristen wollten mit diesem bunten Treiben jedoch vor allem provozieren. Oft wird von Tumulten bei den 
Aufführungen berichtet, die in Theatern stattfanden, teilweise aber auch in privaten Wohnungen abgehalten 
wurden. La serata. 1991, o. S. Der Passatismus - Rückständigkeit - sollte bekämpft und neue Energien 



 172 

zwar auch in Mauris Werken eine entscheidende Rolle, im Gegensatz zu der 

futuristischen Faszination an Kurzlebigkeit und Rhythmus benutzt er aber 

Anachronismen, die von den Futuristen verabscheut wurden. Das intuitive Moment696 

wird von Mauri durch ein konzeptionell überdachtes, klar strukturiertes Gefüge 

ersetzt, das wenig Platz zur Improvisation lässt. So sind Mauris Vorbilder auch eher  

in der Berliner Theaterszene der 1920er Jahre um Erwin Piscator zu finden, den 

Mauri selbst als Vorbild nennt.697 Piscator setzte dokumentarische Texte, Fotografien 

und Filme ein und hoffte so, seine Lehrstücke einem proletarischen Publikum näher 

bringen zu können.698 So möchte auch Mauri seine existentiell menschliche 

Botschaft über historische Dokumente, Filme und Fotos an das Publikum unmittelbar 

vermitteln, wobei bei ihm eine starke Medienkritik auszumachen ist.  

 

 

6.1.1.2 Die Filme 
 

Mauri setzt das Medium Film in seinen Performances, vor allem in den 

Projektionsaktionen, ein. In Che cosa è il fascismo zeigt der Künstler einen 

dokumentarischen Ausschnitt aus faschistischer Zeit. Mauri wählt hier einen 

historischen Filmausschnitt.699 Piscator geht davon aus, dass ein historisches 

Ereignis über die Verwendung von Filmmaterial authentischer transportiert werden 

kann. Deshalb will er im Kontext des dokumentarischen Theaters einen Lehrfilm, der 

objektive Tatsachen700 wiedergeben soll, verwendet sehen. Im Gegensatz dazu 

entlarvt Mauri den Film als manipulierbares Medium, da er während der Performance 

einen Propagandafilm einblendet. Dieser fungiert als Lehrfilm für die 

Wirkungsfähigkeit der Propaganda, das Medium an sich wird als solches nicht 

affirmativ eingesetzt, sondern kritisch beleuchtet. Die politische und ideologische 

Lehre, die aus dem Einsatz von Filmen in Mauris Werk gezogen werden kann, ist 

immer wieder die, dass es keine untrügliche Gewissheit gibt und alle menschlichen 

Kommunikationsformen missbraucht werden kann, auch der Film. 

                                                                                                                                                         
freigesetzt werden. Mauris Vorstellungen entfernen sich von den auf Schnelligkeit, Phantasie und Spontaneität 
ausgerichteten futuristischen Vorstellungen. Vgl. Pasi. 2001, S. 281-293 
696 Dieses wird in allen futuristischen Manifesten betont. Siehe auch: Marinetti. 1968b, S. 70-79 
697 Mauri. 1997, S. 1-2 
698 Vgl. Piscator. 1986a, S. 62-64 
699 Der Einsatz von Filmen im dramaturgischen Ablauf des Teatro di Varietà wird von Marinetti befürwortet. 
Auch hier kann eher eine positive Bestätigung als eine kritische Hinterfragung des Mediums an sich konstatiert 
werden. Vgl. Marinetti. 1968b, S. 71 
700 Piscator. 1986, S. 161 



 173 

 

In seinen Projektionsaktionen, in denen er vor allem Spielfilme einsetzt, präsentiert er 

die Filme als moving pictures. So projiziert er im Kunstraum Filme auf 

unterschiedliche Objekte.701 Die Projektion wird als mechanischer Vorgang sichtbar 

gemacht und die Suggestivkraft des Mediums wird veranschaulicht, gleichzeitig aber 

auch hinterfragt. Die Sicht auf den Film wird durch die ungewöhnlichen Leinwände 

und Projektionseinstellungen grundlegend verändert.702 Mauri manipuliert nicht das 

Filmmaterial an sich, sondern dekonstruiert die Wahrnehmungsmechanismen und 

macht so eine kritische Analyse der tradierten Sehgewohnheiten möglich. 

 

 

 

6.1.2 Fotografie als Sprache 
 

Mauri setzt neben anderen Kommunikationsmitteln oft dokumentarische Fotografien 

und private fotografische Aufnahmen in seinen Werken ein. Dabei benutzt er das 

Medium Fotografie in vielen unterschiedlichen Arbeiten,703 in denen er es als 

linguaggio - Sprache - definiert, die mit Hilfe der Semiologie decodiert werden kann. 

Genau diese scheinbare Decodierungsmöglichkeit wird vom Künstler wieder in Frage 

gestellt. Die Fotografie wird im Allgemeinen als Medium begriffen, das einen direkten 

Abbildungscharakter hat. Der besondere Bezug der Fotografie zur Realität, der ihr 

von Theoretikern wie Roland Barthes704 und Susan Sontag705 attestiert wird, trägt zu 

ihrer besonderen Verantwortung und Gefährlichkeit (Barthes)706 im Zeichensystem 

bei. Fotografien können als Beweismaterial genutzt, aber auch missbraucht werden. 

                                                 
701 Die Reflexion über den Film und die Verbindung von bildender Kunst und Film wird oft über diese 
Verarbeitung von Filmbildern vorgenommen. Siehe hierzu auch: Ausst. Kat. London. 1996 
702 Der belgische Künstler Marcel Broodthaers experimentierte in den 1960er und 1970er Jahren ebenfalls 
mit dem Medium Film. Im Gegensatz zu Fabio Mauri hat er eigene konzeptionelle Filme gedreht, die er auf 
ungewöhnlichen Leinwänden projizieren wollte oder projiziert hat. Die Wahl der Leinwände hängt bei Broodthaers 
direkt mit den Sujets seiner Filme zusammen. So hatte er 1965 die Idee, auf einer Eierleinwand einen Film über 
Eier zu projizieren. Auf einer Leinwand mit einem seiner Gedichte hat er 1967 einen Film über sein OEuvre 
gezeigt. Vgl. Ausst. Kat. Barcelona. 1997, S. 42-57. Zu filmischen Installationen in den 1960er und 1970er Jahren 
siehe auch: Ausst. Kat. Wien. 2003/2004 
703 Unter anderem in den Künstlerbüchern Manipolazione di Cultura und Linguaggio è guerra, der 
Fotomontage Omaggio a Garcia Lorca, den Installationen Esiste l'anima? Se la Germania se ne ha due und I 
numeri malefici. Private Fotos nutzt Mauri in der Ausstellung Vacare la soglia in Rom 1997. 
704 Barthes spricht nicht von Realität, sondern von der Kongruenz der Fotografie zum Referenten. Er geht 
davon aus, dass dieser abgebildete Referent, der ja in der Realität existiert, das Wesen der Fotografie ausmacht. 
Er verfolgt weitgehend einen phänomenologischen Ansatz, obwohl er auf einer anderen Ebene die Semiologie 
befürwortet. Barthes. 2001, S. 57 
705 Vgl. Sontag. 2000, S. 11 
706 Von Barthes eher ironisch konnotiert, er spricht damit aber eine allgemeine Problematik an. 



 174 

Diesen Missbrauch zeigt Mauri auf, indem er Propagandabilder wählt, die er meist 

geringfügig bearbeitet. Seine visuellen Materialien entnimmt er einer Bildsprache, die 

auf mehreren Ebenen kommunizieren kann. So gibt es nach Mauri keine einfachen 

Entzifferungsmöglichkeiten, nur Annäherungen an den Gehalt des kontaminierten 

Bildmaterials: Zunächst ist man versucht, das Abgebildete an sich zu entziffern, dann 

begibt man sich auf die Suche nach der versteckten Botschaft, die sich hinter dem 

Sichtbaren verbirgt. Als dritten Schritt hofft man auf eine Entzifferung der von 

scheinbarem Realitätsbezug und ästhetischer Visualisierung geprägten Materialien. 

Wie Barthes formuliert, ist die Fotografie ein Bild mit einer Botschaft aber ohne 

festgelegten Code,707 denn jeder kann etwas anderes auf dem Foto erkennen. Der 

Code könne bei jedem Bild neu erdacht werden, was eine eindeutige Bestimmung 

der Botschaft unmöglich mache. Barthes spricht hier nicht von Propagandafotografie, 

sondern problematisiert die Botschaft der Fotografie im Allgemeinen. Mauri macht 

durch den Einsatz von Propagandabildern die Dekodierungsproblematik an sich zum 

Thema und weist auf die Gefährlichkeit des Mediums hin, das nur scheinbar auf 

einen eindeutigen Referenten verweist, in Wirklichkeit aber vieles hinter dem 

Abgebildeten verbirgt. 

 

Betrachtet man die Entwicklung von Mauris Werken, so entsteht aus einem leeren 

Zeichen, dem Bildschirm, der mit jedem Inhalt gefüllt werden kann, eine 

Formsprache, die mit einer Fülle von Fotomaterialien versehen wird. In der 

Werkreihe Warum ein Gedanke einen Raum verpestet - die auch Segno-di-segno 

betitelt wird708 - visualisiert er die Leere des Bildschirms. Die Unterschriften unter den 

weißen Flächen verweisen auf Referenten, die visuell nicht abgebildet sind. Nur über 

die Sprache können die Betrachtenden ein Bild imaginieren, das aber mit der Leere 

des Bildschirms konfrontiert wird. In Manipolazione di cultura wird der vormals leere 

Bildschirm mit konkreten Fotos gefüllt. Diese Vorgehensweise kann auf die Theorie 

der Kunsthistorikerin Rosalind E. Krauss verweisen, die die Fotografie als Zeichen 

erkennt, das von Natur aus leer ist.709 Krauss interpretiert die Fotografie als Shifter, 

als Leerstelle, die eine indexikalische Spur710 hinterlassen kann. Der Shifter kann 

                                                 
707 Vgl. Barthes. 2001, S. 99 
708 Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 138 
709 Vgl. Krauss. 2000a, S. 260 
710 „Im Unterschied zum Symbol stellen Indizes ihre Bedeutung auf Grund einer physischen Beziehung zu 
ihrem Referenten her. Sie sind Markierungen oder Spuren einer besonderen Ursache, und diese Ursache ist das 
Ding, auf das sie sich beziehen, der Gegenstand, den sie bezeichnen.“ Ebd., S. 251 



 175 

nach Krauss zwar das Bild eines Objekt emanieren,711 wird aber nur über diesen 

Bezug zum Objekt bestimmt und ist ansonsten eine Leerstelle, die auf jede Spur 

verweisen kann. Die verkürzten Sentenzen von Manipolazione di cultura könnten als 

Versuch Mauris angesehen werden, den Shifter zu füllen, der zwar mit einem Foto, 

aber nicht mit Bedeutung versehen ist. Die Fotografien vermitteln nicht nur die 

abgebildeten Referenten, sondern sind als Verweise auf eine Vergangenheit zu 

verstehen, die nur noch über ihre Spur, das Fotomaterial, vermittelt werden kann. 

Diese Indexikalität wird bei Mauri zergliedert und in ihrer Vielschichtigkeit offenbart. 

 

Barthes stellt fest: „Jede Fotografie ist eine Art Memento mori”.712 Der Bezug zum 

Tod wird auch von anderen Autoren betont, da auf der Fotografie immer nur eine 

inzwischen vergangene Situation eingefangen werden kann. Es entsteht ein Bild des 

abgebildeten Referenten, das im Kontinuum der Zeit immer etwas bereits 

Vergangenes repräsentiert.713 Die Fotografie ruft nach Barthes aber nicht nur die 

Vergangenheit ins Gedächtnis, sondern kann eine Möglichkeit zur Auferstehung des 

Vergangenen in sich bergen.714 Mauri intendiert die visuelle Auferstehung des 

faschistischen Regimes, um den heutigen Betrachtenden über die ästhetische 

Erfahrung den Geist der Zeit näher zu bringen. Gleichzeitig ist ihm die Unmöglichkeit 

seines Vorhabens deutlich, denn er vermittelt in seinen Werken, dass die Bilder eben 

nicht nur für sich selbst sprechen. 

  

Sontag spricht der Fotografie eine Aggressivität zu, die in Zusammenhang mit deren 

Unmittelbarkeit zu sehen ist.715 Mauri nutzt dieses aggressive Potenzial und 

konfrontiert die Betrachtenden über das historische Bildmaterial direkt mit der 

faschistisch-nationalsozialistischen Ästhetik. Als Zeugnisse ihrer Zeit transportieren 

sie Teile einer inszenierten Bildästhetik, die scheinbar ungefiltert übermittelt wird. 

Gerade durch diese Unmittelbarkeit soll die suggestive Wirkkraft des Mediums 

herausgestellt werden, dem man misstrauen soll. Die Fotografie bleibt in ihrer 

Funktion als Kommunikationsmedium erhalten, das durch die Eindeutigkeit seiner 

                                                 
711 Vgl. ebd., S. 257 
712 Sontag. 2000, S. 21 
713 Die Fotografie ist in Mauris Werk ein dreifaches Memento mori: Durch die Rückbeziehung auf den 
Nationalsozialismus verweist sie auf eine unwiderrufliche Vergangenheit; Nationalsozialismus und Faschismus 
stehen für eine Zeit, in der millionenfach Menschen ermordet wurden; auf den Bildern selbst wird an den Tod 
konkreter Individuen erinnert. 
714 Vgl. Barthes. 2001, S. 92. Benjamin sieht hingegen gerade in der Befreiung des Kunstwerkes vom 
rituellen Charakter das Verdienst der reproduzierenden Techniken. Benjamin. 1996a, S. 17 
715 Sontag. 2000, S. 13 



 176 

Verbindung von Referent und Abbildung eine Realitätsnähe suggeriert, die durch den 

zeitlichen Abstand und den Inhalt der Fotografie gleichsam in Frage gestellt wird. Die 

Dialektik zwischen dem Abbildungs- und Zeugnischarakter der Fotografie und deren 

Inszenierung macht die Problematik des Maurischen Shifters aus, der zwar als 

Leerstelle erkannt ist, gleichzeitig aber auf mehreren Ebenen kommunizieren soll. 

 

 

6.1.3 Sprache und Philosophie 
 

Mauris besondere Affinität zur Literatur wurde bereits an mehreren Stellen seines 

OEuvres und Lebensweges evident.716 Die Auseinandersetzung mit der Philosophie 

war seinem Werk von Anfang an immanent. Persönlich hat er mit dem Philosophen 

Giacomo Marramao zusammengearbeitet, den er direkt in eine seiner Performances 

mit einbezog. Auf theoretischer Ebene galt sein Interesse Heidegger und Pascal. 

Außerdem verarbeitet er in seinen Werken unterschiedliche sprach- und 

kommunikationsphilosophische Ansätze. Von besonderer Bedeutung sind Ecos 

Überlegungen zur Dekodierung des Zeichensystems, die in viele seiner Werke 

einflossen und die auch bei deren Interpretation hilfreich sein können.717 Mauri greift 

in seinem Werk oftmals auf die Sprache im Sinne eines geschriebenen oder 

gesprochenen Wortes/Textes zurück. Sie wird in seinen Werken in ihrer Funktion als 

sprachliches Zeichen verwendet, fungiert aber auch als Trägerin eines 

übergeordneten Systems. Dabei wird die Sprache nicht vornehmlich als 

Kommunikationsmittel gebraucht - im Sinne der Vermittlung von Inhalten - sondern 

als bedeutungstragendes Zeichen. Ein Beispiel hierfür ist der Einsatz der deutschen 

Sprache, die für den möglicherweise sprachunkundigen, italienischen Rezipierenden 

zunächst keinen Erkenntnisgewinn mit sich bringt. Ihre Verwendung erhält im 

Werkzusammenhang eine übergeordnete Bedeutung. So wird die deutsche Sprache 

zum pars pro toto für die deutsche Kultur, die den Nationalsozialismus nicht 

verhindert, sondern gefördert hat.   

 

                                                 
716 Durch seine praktische Arbeit im Verlag Bompiani lernte er die aktuelle linguistische Forschung seiner 
Zeit kennen, wobei Mauri in der Literatur wie in der Bildenden Kunst durch unterschiedliche Traditionen geprägt 
wurde. Neben der engagierten Literatur von Alberto Moravia und Pier Paolo Pasolini, die ihn privat und beruflich 
beschäftigten, interessierte er sich für postmoderne Literaturtheorien, wie sie von Umberto Eco vertreten wurden. 
Diese beiden Gruppen rivalisierten auf intellektueller Ebene miteinander. 
717 Hierfür wurde vor allem die Analyse Ecos La struttura assente herangezogen. 



 177 

Das sprachliche Zeichen referiert aber auf sich selbst, denn Sprachen lassen sich 

übersetzen und so kann der Inhalt auch Menschen mit anderen Muttersprachen 

verständlich gemacht werden. Die Sprache wird auf ihre Funktion als konkretes 

Kommunikationsmittel zurückgeführt. Visuell wird die Sprache den Bildern oft 

untergeordnet, so bei Manipolazione di cultura, in dem der Anteil des Bildmaterials 

deutlich überwiegt. Die Bildunterschriften verleihen den Werken jedoch eine neue 

Komplexität, die gerade aus der Kontrastierung von Wort- und Bildebene entsteht. 

Beide Sprachen fließen gleichsam in einer neuen Bedeutungsebene zusammen, 

denn sie ergänzen einander in ihrer Ambivalenz. Der Weg der Vermittlung von Inhalt 

über Wort und Bild ist vielfältig. Oftmals wird die Sprache in ein arbiträres und 

aggressives Verhältnis zum Objekt, Bild oder Foto gesetzt. So wird eine ausgestellte 

Waage, die von Mauri mit dem Titel Arierwaage versehen wird, nicht mehr nur als 

Objekt Waage wahrgenommen, sondern enthält durch die sprachliche Festlegung 

einen neuen Sinngehalt. Sprachliches und visuelles Zeichen stehen so nicht in einem 

allgemeinverbindlichen, analogen Verhältnis zueinander, die semiotische Einheit von 

Signifikat und Signifikant718 scheint über den spezifischen Einsatz des sprachlichen 

Zeichens bei Mauri in Frage gestellt.  

 

Nach Toni Stooss kann die Sprache auf unterschiedliche Art und Weise in die Kunst 

integriert werden. Mauri wählt verschiedene Formen: Die Sprache wird als Medium, 

als Objekt und als komplementäre Kommentierung719 genutzt. Sie selbst wird aber 

nie zum Artefactum, sondern ist immer nur als Teil eines ganzen Werkes zu 

verstehen, das mit und über die Sprache funktioniert.720 Von einer Lingualisierung,721 

von einer eklatanten Dominanz der Sprache, kann in Bezug auf Mauris Kunst 

ausschließlich im Sinne eines erweiterten Sprachbegriffs gesprochen werden, da 

Wort/Text nur eines unter anderen Systemen ist, das in seine Arbeiten einfließt.  

 

 

 

                                                 
718 Jacques Derrida negiert die Saussuresche Einheit von Signifikat und Signifikant und proklamiert 
vielmehr ein Spiel mit den Differenzen. Derrida. 1990, S. 150-151 
719 Er geht wiederum auf Faust zurück, der das Verhältnis zwischen Wort und Bild analysiert hat. Stooss. 
1993, S. 7; Faust. 1977 
720 In der zeitgenössischen Kunst ist eine intensive Auseinandersetzung mit dem Verhältnis zwischen Wort 
und Bild zu erkennen. Vgl. Graevenitz. 1993, S. 219-238 
721 Faust. 1977, S. 15 



 178 

6.1.4 Geräusche und Musik 
 

Mauri setzt in seinen Installationen und Performances sowohl bekannte Musikstücke, 

als auch undifferenzierte Geräuschkulissen - wie etwa das Getöse von einem 

Erdbeben - ein. Bei den klar erkennbaren Kompositionen handelt es sich unter 

anderem um ein Orgelwerk von Johann Sebastian Bach, das in der Performance 

Ideologia e natura eingespielt wurde. In Che cosa è il fascismo sind faschistische 

Hymnen zu hören. Diese Kompositionen sind nach der Definition Ecos, der die Musik 

als semiotische Einheit versteht, stilistisch konnotiert.722 In diesem Sinne ist Bach als 

pars pro toto für die Klassik zu verstehen, und auch die faschistischen Hymnen 

spiegeln einen spezifischen Zeitgeschmack wider. Sie sind aber auch auf anderer 

Ebene als Bedeutungsträger zu verstehen, da sie in eine politische Propaganda 

eingebunden sind.723 Die faschistischen Märsche können nach Eco als konnotative 

semiotische Systeme gelesen werden, da sie Gefühle724 wachrufen, die durch den 

Rhythmus der Marschmusik freigesetzt werden.725 Durch die Unmittelbarkeit des 

musikalischen Ausdrucks soll sich das Publikum direkt in die faschistische Zeit 

zurückversetzt fühlen.  

  

Die Geräuschkulissen, mit denen Mauri einige Arbeiten unterlegt, sind klar 

konnotiert. Das Bombardement in Che cosa è il fascismo ist ein rein akustisches 

Zeichen, dass gewisse Assoziationen auslöst, wie eine bestimmte Musik bestimmte 

Emotionen erwecken kann. Es wirkt bedrohlich. Die ohrenbetäubende 

Geräuschkulisse von Fliegern und Detonationen setzt bei den Rezipierenden 

unwillkürlich Bilder des Krieges frei. Der Bezug zur Realität ist jedoch direkter. Das 

Bombardement kann stattgefunden und Opfer gefordert haben.726 Die Wirklichkeit 

des Ereignisses rückt den Betrachtenden über den Lärm näher. Ähnlich geht Mauri in 

der Installation Numeri malefici auf der Biennale von 1978 vor, in der die 

Geräuschkulisse eines Erdbebens den Raum erschüttern lässt. Die Platzierung des 

                                                 
722 Eco. 1998, S. 399 
723 Die Musik Bachs scheint auf den ersten Blick nicht ‘kontaminiert’ und als reiner Kunstgenuss möglich. 
Sie steht aber für Mauri auch in der Tradition einer beherrschenden Kulturszene, die zu einer gewissen 
Selbstüberschätzung des Deutschtums geführt hat. Mittig kritisiert, dass Adorno die Vereinnahmung Beethovens 
durch die Nationalsozialisten analysiert und in der Musik selbst die Grundlagen für diese Vereinnahmung 
ausmacht. Mittig. 1992, S. 103-106 
724 Vgl. Bohrer 1998a, S. 37-57  
725 Von besonderen und persönlichen Empfindungen ist vor allem bei ZeitzeugInnen auszugehen, die den 
Faschismus erlebt haben. Im Jahr 1971 war es normal, Zeitzeuginnen und Zeitzeugen unter den Rezipierenden 
der Performance zu finden. Heute sind nur noch wenige Überlebende zu erwarten. 
726 Die Geräusche können bei den Rezipierenden jedoch unterschiedlich starke Assoziationen hervorrufen, 
bei ZeitzeugInnen eines Bombenangriffs oder Erdbebens werden sicher konkretere Bilder auftauchen. 



 179 

Geräts auf dem Boden erzielt noch eine zusätzliche Wirkung: Der Untergrund 

vibriert, und das Publikum wird scheinbar direkt mit dem Naturerlebnis in Berührung 

gebracht. Die Konfrontation mit dem Naturereignis wird zu einem Raumerlebnis, dem 

man sich nicht entziehen kann.  

 

 

6.1.5 Nahrung, Kleidung, Orte, Objekte als Zeichen 
 

Mauri versucht in seinen Arbeiten Informationen auch über andere sinnliche Zeichen 

wie Lebensmittel, Kleidung und andere Objekte zu transportieren. In der 

Performance Che cosa è la filosofia stehen Weißwürste und Bier in ihrer Funktion als 

Bedeutungsträger den musikalischen Elementen und dem rezitierten, 

philosophischen Text in nichts nach. Sie unterstreichen eine Form der deutschen 

Kultur, die auch über die Nahrung727 repräsentiert werden kann. Nahrung fungiert 

dabei als Code für eine bestimmte gesellschaftliche Schicht, aber auch für einen 

bestimmten Kontext, der des Münchner Brauhauses oder des 

Intellektuellenhaushaltes.   

 

Die authentischen Kleider und Uniformen, die Mauri in vielen seiner Performances 

einsetzt, sind Zeugen für die Epoche und Zeitobjekte. So tragen die Frauen in der 

Performance Che cosa è la filosofia Kleidungsstücke aus den 1930er Jahren und 

werden dadurch zu Vermittlerinnen eines zeitlich festgelegten Kleidercodexes, der 

auf Nationalsozialismus und Faschismus referiert.728 Das hochwertige Material macht 

sie als Kleidungsstücke identifizierbar, die sich nicht jeder leisten kann und die einer 

privilegierten gesellschaftlichen Schicht vorbehalten sind. Ebenso wie die Uniformen 

der Männer können sie mit einer politischen Weltanschauung konnotiert werden. Eco 

sieht in der Kleidung eine andere Form der communicazione visiva.729 Unter 

semiotischen Vorzeichen sind seiner Meinung nach vor allem militärische Uniformen 

und liturgische Gewänder zu lesen. Sie sind nicht nur in ihrem Zeitkontext zu 

verstehen, sondern auch als Symbole für ein Machtsystem, dessen Hierarchien und 

Regeln auch über die Kleidung nach außen getragen werden. Die Authentizität der 

                                                 
727 Barthes sieht in der Nahrung ein Zeichen. Vgl. Barthes. 1979, S. 24. Zum Aspekt Nahrung in der Kunst 
siehe: Ausst. Kat. Erice. 1995 
728 Ebenso erkennt er ein System zur Decodierung der Kleidung. Vgl. ebd., S. 25 
729 Vgl. Eco. 1998, S. 402. Eco kritisiert in seiner Analyse Barthes, der seiner Meinung nach zu wenig auf 
den Aspekt der Kleidung als Kommunikationsmittel eingegangen sei, ebd. 



 180 

Gegenstände730 führt zu einer möglichst umfassenden Historisierung des 

Gesamtgeschehens zurück. Sie tragen die Zeit in sich, sind stumme Zeitzeugen, die 

nicht schwierig zu decodieren sind. Die Aura, die ihnen anhängt, ist aber nicht zu 

negieren. So thematisiert der Künstler auch den Fetischcharakter der Uniform in 

Ideologia e natura. Das sich ausziehende Mädchen versucht sich der Uniform zu 

entledigen, scheint ihr aber nicht gänzlich abschwören zu können. Die manische 

Beziehung zur Uniform ist ambivalent und verdeutlicht, dass die Uniform nicht 

einfach nur ein Kleidungsstück ist, sondern als Objekt Macht über Menschen 

ausüben kann. 

 

Mauri installiert seine Arbeiten auch in gewissen architektonischen Räumen, die er 

als Zeitobjekte behandelt. Der Biografie des Künstlers folgend, kann man erkennen, 

dass er Stätten seiner Kindheit im faschistischen Italien nutzt und sie in einem neuen 

künstlerischen Zusammenhang präsentiert. Die site specifity731 wird zu einem 

besonderen Emblem für Kindheit, Jugend und Verlust, die über die 

allgemeinverständliche Konnotation des konkreten Ortes hinaus verweisen. Die von 

ihm benutzten Bauwerke werden immer bewusst in ihrer Ambivalenz gezeigt. Dabei 

werden sie in ihrer Funktion als kollektive Erinnerungsorte mit einem spezifischen 

Bezug zum Künstler versehen.  

 

Nahrung, Kleidung, Objekte und Architektur werden in Mauris Werken als Zeichen 

präsentiert, die nie eindimensional zu lesen sind, sondern die eine Fülle von 

Interpretationsansätzen eröffnen, die unmittelbar mit der Transformation der Objekte 

durch die Setzung in den Kunstkontext zusammenhängen. 

 

 

6.2 Zwischen Neo-Dada und Konzeptkunst  

 

Eine eindeutige künstlerische Einordnung des OEuvres von Mauris fällt schwer. Zwar 

arbeitet er kontinuierlich mit gewissen künstlerischen Mitteln,732 er ist aber nicht nur 

                                                 
730 „In den Objekten, die einmal vergangen sind, kondensiert sich die Zeit. Sie setzt sich in den Dingen fest. 
Eine geronnene Zeit vollendet die Form: die der Epoche.” Mauri. 1997, S. 2 
731 Vgl. Suderburg. 2000a, S. 1-22 
732 Die Kunsthistorikerin Christov-Bakargiev weist in ihrem Essay auf die Kontinuität des Bildschirms in 
Mauris Schaffen hin. Vgl. Christov-Bakargiev. 1994, S. 19 



 181 

mit einer bestimmten Kunstrichtung in Verbindung zu bringen. In seiner Entwicklung 

hat er immer wieder aktuelle Strömungen aufgenommen und künstlerisch verarbeitet. 

So wird er als Künstler des Neo-Dadas, des Nouveau Réalisme, der Pop-Art-

Romana, der Arte-Povera, der Performance-Art und der Konzeptkunst rezipiert. Wo 

sein künstlerisches Schaffen zu verorten ist, soll im Folgenden analysiert werden. 

 

 

6.2.1 Das Werk als Collage 
 

Eine Konstante in Fabio Mauris Werk ist die Collage beziehungsweise die 

Assemblage. Er selbst sagt dazu: „In principio era il quadro che si scopre collage, si 

fa attivo; il quadro animato produce il corpo, il corpo produce l'azione.”733 Er 

problematisiert damit das Prinzip Collage,734 und alle seine Werke können laut dieser 

Eigendefinition im Prinzip als Collagen verstanden werden, die er in 

unterschiedlichen Variationen realisiert. Die Collage als künstlerisches 

Ausdrucksmittel wird auf die klassische Avantgarde zurückgeführt.735 Die ästhetische 

Zusammenführung von vorgefundenen oder eigens für die Collage hergestellten 

Objekten kann sehr unterschiedlich realisiert werden. Collagen können nur aus 

Papier,736 aber auch diversen anderen Materialien zusammengesetzt sein. Die 

Collage, die einen skulpturalen Charakter hat, wird auch als Assemblage 

bezeichnet.737 Mit dem Einsatz von Produkten aus der Konsum- und Zeitungswelt 

oder aus dem Bereich des menschlichen Abfalls,738 wird ein unmittelbarer Bezug zur 

Realität hergestellt. Das unterstreicht das von manchen KünstlerInnen proklamierte 

Ziel, durch die Collage die Nähe der Kunst- zur Lebenswelt zu manifestieren.739 Als 

Technik wird die Collage von unterschiedlichen Kunstrichtungen verwandt; in der 

Kunst nach 1945 findet sie vor allem in den künstlerischen Tendenzen wie Neo-

Dada, Pop-Art und Nouveau Réalisme Anwendung.  

                                                 
733 „Am Anfang war das Bild, das sich als Collage offenbarte, das aktiv wurde; das bewegte Bild erzeugt 
den Körper, der Körper erzeugt die Aktion.” Zitiert nach: Vergine. 1994, S. 15 
734 Collage. 1968 
735 Hanno Möbius gibt in seiner Abhandlung über Montage und Collage einen Abriss über den Begriff und 
die Verwendung der Technik. Möbius. 2000, S. 15-18, S. 31 – 107. Ausst. Kat. Hannover Düsseldorf München. 
2000/2001 
736 Bekannt hierfür sind vor allem die papiers collés von Picasso, Braque und Gris. Waldman. 1992, S. 11 
737 Katherine Hoffman weist darauf hin, dass auch eine zweidimensionale Collage Assemblage genannt 
werden kann und dass Dubuffet vorschlug, den Terminus Collage ausschließlich für die Werke Braques, Picassos 
und die der Dadaisten zu verwenden. Da Mauri aber selbst den Ausdruck Collage vorzieht, wird vor allem von 
Collagen und collagieren die Rede sein. Vgl. Hoffman. 1989, S. 5 
738 Diese Kunst wird auch als junk art bezeichnet. Siehe hierzu: Ausst. Kat. Rovereto. 1997/1998 
739 Vgl. Rosenberg. 1976a, S. 174-175 



 182 

 

 

6.2.1.1 Werkimmanenz 
 

Mauris erste Collagen entstehen Ende der 1950er Jahre im Umfeld der 

Künstlergruppe Crack. Diese überschreiten die Bildoberfläche nur wenig, mit 

Zeitungsausschnitten und anderen flachen Materialien stellt der Künstler die 

Collagen her. Comics werden in den Werkkontext eingebaut, wie in dem Werk Le 

Spie (Abb. 73) von 1959, indem kleine Gestalten aus dem Dunkeln über 

Sprechblasen auf den Betrachtenden einzuwispern scheinen. Die sprachliche Ebene 

wird aber nicht nur über die Comics740 vermittelt, der Künstler selbst greift mit 

chiffreartigen Kritzeleien in das Werk ein.741 Parallel zu den Arbeiten, bei denen die 

Materialien kaum aus der Bildfläche hervortreten, läuft die Entwicklung zur 

objekthaften Collage, zur Assemblage. Die signifikanteste Arbeit dieser Phase ist 

Cassetto (Abb. 3), ein Werk, das unterschiedlich datiert wird.742 Verschiedene 

Nudelschachteln der Marken Buitoni und Barilla dominieren den ersten Eindruck der 

Arbeit. Sie werden in einer Holzschublade präsentiert.743 Das malerische Moment 

wird miteinbezogen, da die Nudelschachteln weiß umrandet sind. 744 Die massiven 

Schachtelteile auf beiden Seiten des Objekts werden durch einen Mittelteil getrennt, 

in dem eine Reihe einzelner kleiner Objekte zu sehen sind. Die Holzschublade selbst 

ist mit einer Schlaufe versehen, die auch als Tragebügel interpretiert werden kann. 

Die Assoziation mit Duchamps tragbarem Museum ist wohl einkalkuliert. In seinem 

Schaffen tendiert Mauri mit der Zeit immer mehr zur Assemblage. In dem 

Environment La meva cosina Marcella i la guerra civil (Abb. 74) werden Collage, 

Assemblage und andere freistehende Objekte vermischt und zu einer Installation 

zusammengefügt. 

                                                 
740 Neben den Bildern der Comicstrips verwendet Mauri in seinen frühen Collagen noch andere Medien. 
Collagiert werden Schallplatten, die in den Bildzusammenhang integriert werden. In Vision von 1959/60 wird ein 
Filmnegativstreifen auf die Leinwand geklebt. Die neuen Medien werden Thema seiner Collagen und seiner 
Schermi. Er überführt sie in den Kunstkontext und damit in ein scheinbar übergeordnetes System. 
741 Vergleichen lässt sich diese Herangehensweise mit dem Frühwerk Gastone Novellis, der seine von Cy 
Twombly beeinflussten Werke ebenfalls im Rom der 1950er Jahre entwickelt hat. Ausst. Kat. Mailand. 1983, Abb. 
Nr. 11-19 
742 Das Entstehungsdatum wird zwischen 1959 und 1960 festgemacht. Ausst. Kat. Rom. 1969a, S. 27 
743 Diese Vorgehensweise erinnert an Joseph Cornell, seine Sujets sind jedoch meist einer surrealistischen 
Motivwelt entnommen. Ausst. Kat. New York. 1980/1981 
744 Die Verbindung von malerischen und objekthaften Elementen kann auch an Robert Rauschenbergs 
Combine Paintings erinnern; ein wirklicher Vergleich wird jedoch schwierig, da Mauri mit seiner Collage in den 
vorgegebenen Grenzen der Schubladenschachtel verbleibt und kein weiteres Ausgreifen in den Raum intendiert. 
Das unterscheidet Mauris Vorgehen von dem vitalen Duktus der Combine Paintings. Vgl. Davidson. 1997, S. 100 



 183 

 

Der Aspekt der Zeit ist in Mauris Collagen von besonderer Bedeutung. 

Erinnerungsstücke werden collagiert und dadurch in die Gegenwart überführt. Der 

Versuch der Zusammenführung von lebensweltlicher und künstlerischer 

Realitätsebene spielt bei Mauri eine ausschlaggebende Rolle. Dieser Aspekt ist auch 

bei den Nouveaux Réalistes, der so genannten italienischen Pop-Art und dem Neo-

Dada745 von besonderer Bedeutung. Der Rückbezug auf Dada ist in den 

ausgehenden 1950er und beginnenden 1960er Jahren dominant. Sowohl die 

Künstler der Pop-Art als auch die des vom Kunstkritiker Pierre Restany protegierten 

Nouveau Réalisme stellen sich in diese Tradition.746 In den 1950er und 1960er 

Jahren wurde in Italien der Begriff Neo-Dada und das Verhältnis zu Dada - obwohl es 

in Italien nahezu keine eigene Dadatradition gab747 - diskutiert.748 Dieser Bezug zu 

Dada wird von Mauri selbst herausgestellt, der die 1950er Jahre und die Scuola di 

Piazza del Popolo749 unter diesem Aspekt analysiert.750 Dabei war für seine Kunst 

nicht nur die Collage ein wichtiger Bezugspunkt zu Dada, sondern er machte auch 

typografische Anleihen, wie bei der Künstlerzeitschrift Der politische Ventilator. 

„L'arte, infatti, è sempre sul punto di non esserlo.”751 Die bewusste Infragestellung 

der kreativen Möglichkeiten eröffnet ein neues Bezugsfeld zu Dada und Duchamp, 

deren Herangehensweise auch als Anti-Kunst752 bezeichnet wurde.  

                                                 
745 Die Begrifflichkeiten sind schwierig zu fassen. Mit Neo-Dada wurde vor allem das Frühwerk der 
amerikanischen Künstler Robert Rauschenberg und Jasper Johns charakterisiert. Vgl. Hapgood. 1994, S. 12 – 
14. Problematisiert wird aber in der heutigen Forschung vor allem der konkrete Rückbezug auf eine inzwischen 
historische Kunstrichtung. Deshalb ist diese Bezeichnung auch von Teilen der Künstler abgelehnt worden. Vgl. 
Müller. 1987, S. 88 – 89, Richter. 1978, S. 207 – 209. Die Begriffe Neo-Dada und Pop-Art scheinen einander 
abgelöst zu haben. „Gleichzeitig geht der Neo-Dadaismus hier bereits in die Pop-Art über, der es darauf 
ankommt, das Arsenal des täglichen Lebens unverkleidet und nüchtern zur Darstellung zu bringen.” Wescher. 
1974, S. 365 
746 Restany lehnt den Begriff Neo-Dada ab und benutzt den Ausdruck pejorativ. Das zweite Manifest der 
Gruppe Nouveaux Réalistes heißt aber 40º über Dada. So ist der Mythos Dada auch hier lebendig. Manifest. 
1981, S. 246 – 247. Ausst. Kat. Hamburg. 1995 II 
747 Die Collagetechnik war auch für die Futuristen von besonderer Bedeutung. Deren extreme Zerlegung 
der Welt und die auf Bewegung und Unruhe ausgelegten Collagen wie Manifestazione intervenista von Carlo 
Carrà sind nur bedingt mit den Collagen Mauris zu vergleichen. Ausst. Kat. Rom. 1994/1995, S. 79; Palazzoli. 
1966, S. 110-113 
748 So auch in der Analyse Calvesis, in der New Dada im Titel vorkommt. Er favorisiert diesen Ausdruck 
jedoch nicht und ist auch nicht mit dem Begriff Pop-Art einverstanden. Er möchte die Bezeichnungen, die für ihn 
deckungsgleich sind, durch den der art di reportage ersetzt wissen. Calvesi. 1971, S. 280-282 
749 Die Scuola basiert wohl vor allem darauf, dass man sich auf der Piazza del Popolo im Restaurant 
Rossati getroffen hat, vgl. Calvesi. 1990, S. 11 – 13, Ausst. Kat. Rom 1993b. Mit der Dominanz der 
amerikanischen Pop-Art wollte man auch in Italien unter dem erfolgreichen Schlagwort geführt werden. Nicht nur 
in der italienischen Forschung wird auf die besondere Rolle des italienischen Künstlers Alberto Burri verwiesen, 
dessen Werke Rauschenberg bei einem Besuch in Rom gesehen haben soll. Serafini. 1999, S. 12-13. Auch in 
der großen Rauschenbergretrospektive von 1997-1998 wird Burri als Vorbild genannt und der Besuch im Atelier 
des Künstlers bestätigt. Stuckey. 1997, S. 36-37 
750 Vgl. Mauri. 1994j, S. 63-73 
751 „Die Kunst ist tatsächlich immer an dem Punkt, keine zu sein.” Ausst. Kat. Rom Florenz. 1990, S. 65 
752 Mit diesem Schlagwort wurde aber nicht nur die historische Dadabewegung versehen, sondern es wurde 
auch auf die Kunstformen von Neo-Dada und Pop-Art übertragen. Falls die Künstler wirklich Anti-Kunst betrieben 



 184 

 

Die Hinterfragung des Kunstbegriffs durch die Collage753 hat bei Mauri von Anfang 

an gesellschaftskritische Züge. So problematisiert er die Werbeästhetik, da sie eine 

Art der Kommunikation darstellt, die für das ungeschulte Publikum keinen 

durchschaubaren Regeln folgt, und dieses gezielt zu beeinflussen sucht. Auch 

benutzt er Embleme der Medienwelt wie Frank Sinatra (Abb. 75) und Marilyn Monroe 

(Abb. 76), die er ähnlich wie die englischen Pop-Art Künstler Richard Hamilton754 und 

Peter Blake collagiert.755 Die Frage nach der Reproduzierbarkeit ist in Mauris Werken 

zweitrangig. Mit dem Einsatz von Fotografien, Schallplatten und Filmstreifen werden 

zwar seriell herstellbare Materialien verwendet, diese werden aber als einmalige 

Objekte in der Collage verarbeitet.756 Ansätze zum Vergleich zwischen Mauri und 

VertreterInnen der so genannten italienischen Pop-Art lassen sich bei Mario Schifano 

und Franco Angeli finden. Schifano präsentiert die Coca-Cola Werbung 

fragmentarisch und in ihrer Emblemhaftigkeit, ohne die Hochglanzästhetik der 

Reklame zu zitieren.757 Ähnlich auch die Vorgehensweise Franco Angelis, der mit der 

Präsentation von Hoheitszeichen wie der römischen Wölfin und dem amerikanischen 

Half Dollar eine politischere Variante der italienischen Pop-Art vertreten hat.758 

 

Ist Fabio Mauri in manchen Bereichen mit Pop-Art KünstlerInnen in Verbindung zu 

bringen, so kann sein Gesamtkonzept eher dem Nouveau Réalisme zugeordnet 

werden. Vor allem der Bezug zur Realität wird sowohl von den KünstlerInnen der 

Gruppe Crack, als auch von den KünstlerInnen um Restany betont.759 Die 

                                                                                                                                                         
haben sollten, so nur unter dem Aspekt, dass sie über die Negierung des tradierten Kunstbegriffs zur 
Wiederbelebung der Kunst beitragen wollten. Richter. 1978 
753 Nach Ansicht des Kunstkritikers Harald Rosenberg verstärkt der Einsatz der Collage und die daraus 
resultierende Verschwimmung zwischen Kunst und Leben die Kraft der Kunst, revolutionär zu wirken. Herbert 
Marcuse hingegen sieht in der Überschreitung zwischen Kunst und Leben durch die Collage eine Gefahr für die 
Schlagkraft der Kunst, die sich nur auf sich selbst beziehen soll. Vgl. Rosenberg. 1976, S. 176 ; Marcuse. 1977, 
S. 56 
754 Zu beachten ist hier die Zerstückelung und Collagierung des Ideals Marilyn Monroe, wobei Hamilton und 
Mauri die mediale Vermarktung des Idols thematisieren. Ausst. Kat. Barcelona Köln. 2003, Abb. Nr. 122, S. 40: 
My Marilyn, 1965  
755 Blake präsentiert das mehrfach reproduzierte Bild Sinatras auf einer Tür, Mauri schneidet den Sinatra-
Umriss aus Holz aus und bringt diesen Umriss auf einer Leinwand an. Vgl. Ausst. Kat. Klagenfurt. 2001, Abb. S. 
62: Peter Blake: Sinatra Door, 1959; Ausst. Kat. Liverpool. 2000/2001 
756 Die Collage kann als Antwort auf Benjamins Kunst im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit 
gelesen werden, da sie nicht mehr den genialisch-originellen Duktus der Malerei akzentuiert. Jede Collage ist 
aber an sich ein Einzelstück und trotz des Einsatzes von seriellen Produkten ein Original. 
757 Die Zergliederungen und Fragmentierungen der Werke Schifanos erinnern an Collagen, er setzt aber 
meist keine Collagetechnik ein, sondern malt mit Öl, Acryl oder arbeitet mit Email auf Leinwand. Ausst. Kat. Rom 
1990/1991b, Abb. S. 94: Mario Schifano: Coca-Cola, 1962 
758 Vgl. Tugnoli. 2001, S. 26-30 
759 Das kann auch bei KünstlerInnen der Pop-Art festgestellt werden, doch ist ihr Rückgriff ein anderer, da 
sie die Welt teilweise nur über die Vermittlung durch Medien aufzeigen. Siehe auch: Ausst. Kat. London Köln. 
1991/1992 



 185 

Wirklichkeit soll zur Vorlage für die Kunst werden,760 was sich im Einsatz des 

künstlerischen Ausdrucksmittels der Collage widergespiegelt. Mauris bewusste 

kritisch-soziale Anklänge und seine ästhetische Umsetzung zeigen ebenfalls eher 

eine Affinität zu dem Nouveau Réalisme und anderen europäischen KünstlerInnen. 

So ist auch eine Verbindung zu den Arbeiten des Fluxuskünstlers Wolf Vostell 

auszumachen, der in seinen Collagen jedoch schon sehr bald ein kritisch-politisches 

Bewusstsein zeigt,761 das in Mauris Arbeiten in dieser Offensichtlichkeit erst in den 

1970er Jahre zu erkennen ist.  

 

 

6.2.1.2 Die Collage zwischen den Werken 
 

Auch Mauris Installationen und Environments können auf Grund der Inszenierung 

unterschiedlicher Objekte in einer Raumeinheit als Collagen bezeichnet werden. Eine 

besondere Art der Collage ist es, wenn der Künstler seine eigenen Arbeiten quasi als 

Object trouvés in einen neuen Werkkontext überführt. Er verbindet sein eigenes 

Werk und setzt einzelne Werkphasen in einen neuen Zusammenhang. So führen die 

Erinnerungsspuren in seinen Werken nicht nur zu einem geschichtlichen Ereignis, 

sondern auch zu seiner künstlerischen Produktion zurück.762 Dabei beeinflusst die 

Collagierung der Werke sowohl die Rezeption der ursprünglichen als auch der neu 

entstandenen Arbeiten. Es ist aber auch zu erkennen, dass die Einfügung von 

Fragmenten aus anderen Kontexten die Aussagekraft der bearbeiteten Werke 

vereinfachen kann. Beispiele hierfür sind die Aufführung Che cosa è il fascismo im 

Jahr 1974, in der die nackte Performerin Ebrea über die Bühne schreitet und damit 

das faschistische Spektakel beendet oder die geplante Einfügung des Cavallo SS in 

den Kontext von Europa bombardata. Die einzelnen Elemente aus der Arbeit Ebrea 

haben eine so augenscheinliche Symbolik, das damit jede andere Aussage 

überlagert wird. Damit geht einher, dass die Fragmentierung von Ebrea die Aussage 

des ursprünglich komplexen Werkes auf den Grundgedanken der Vernichtung durch 

Ausgrenzung vereinfacht. Die Reduktion führt zu einer Verschärfung und 

Simplifizierung der Botschaft, die augenscheinlich jeden anderen Werkkontext 

dominieren kann. 
                                                 
760 Vgl. Vivaldi. 1960, S. 37 
761  Siehe zu Vostell: Ausst. Kat. Gera. 1993/1994; Ausst. Kat. Hannover. 1977 
762 Barbara Tosi akzentuiert den repetierenden Charakter in Mauris Werk. Vgl. Tosi. 1991, o. S. 



 186 

 

Die Collage als Prinzip hat eine postmoderne Komponente, auch wenn der 

künstlerische Begriff aus der Klassischen Moderne herrührt. Versteht man unter dem 

schillernden Begriff Postmoderne weniger eine kunstgeschichtliche Epoche als 

vielmehr eine bestimmte Geisteshaltung, der ein spezielles Kunstwollen entspricht,763 

das von einer ironisch-distanzierten Übernahme der Vergangenheit geprägt ist, kann 

man von einer positiven Auseinandersetzung Mauris mit dem Begriff sprechen, auch 

wenn er dem Terminus an sich ablehnend gegenüber steht.764 Das Herausnehmen 

eines Dings aus seinem ursprünglichen Bezugsrahmen und die Überführung in einen 

anderen Kontext, die Übermittlung bereits vermittelter Zeichen,765 kann als 

postmoderne Technik verstanden werden. Das Stadium des danach, das Fehér als 

eine der wenigen Konstanten im postmodernen Gefüge deutet,766 ist bei Mauri als 

Kunst nach der Kunst und als Werk nach dem Werk zu verstehen. Indem er sich 

selbst zitiert, macht er seine eigene Kunst zum Objekt seiner Objektkunst. Seine 

Zitattechnik führt zu neuen Interpretationsansätzen und so werden die Arbeiten im 

Sinn Ecos zu offenen Kunstwerken, die keine unverrückbaren Positionen aufzeigen. 

Sie bleiben uneinheitlich, werden neu gesetzt und neu interpretierbar. 

 

 

 

6.2.2 Mauris Werk zwischen Arte-Povera und Konzeptkunst 
 

Vor allem Mauris Werke der 1970er Jahre sind in Zusammenhang mit der so 

genannten Konzeptkunst analysiert worden. Da er als Italiener von der Kunstkritik 

auch in die nationale Kunstentwicklung eingeordnet wird, ist er mit der Arte-Povera in 

Verbindung gebracht worden,767 die als eine Variante der Konzeptkunst akzentuiert 

                                                 
763 Vgl. Eco. 1988, S. 75 
764 Wahrscheinlich bezieht sich Mauri dabei auf die italienische Transavanguardia, der er nicht zugerechnet 
werden will und kann, da sein Interesse vor allem der explizit ideologischen Kunst gilt und auch die künstlerische 
Herangehensweise divergiert. Außerdem hat der Pluralismus der Meinungen dazu geführt, dass von einem 
anything goes in der Postmodernen gesprochen wird. Dies läuft dem ethischen Denken Mauris zuwider. Der 
Aspekt der entideologisierten Postmoderne wird von Kritikern wie Bonito Oliva proklamiert, im Gegensatz dazu 
will Lyotard in der Postmodernen Kunst einen politisch-gesellschaftsrelevanten Impetus erkennen, auch wenn die 
KünstlerInnen keine totalen Wahrheiten verkünden wollen. Roberts 1990, S. 5; Welsch (Hg.). 1988 
765 Vgl. Bürger, C. 1992, S. 36 
766 Vgl. Fehér. 1992, S. 26 
767 Vgl. Christov-Bakargiev (Hg.). 1999, S. 54 



 187 

wird.768 Die konzeptionellen Komponenten in Mauris Arbeiten sind vor dem 

Hintergrund des so genannten Neo-Dadas und den postmodernen Elementen seiner 

Collagekunst zu diskutieren. Gemeinsame Bezugspunkte von Neo-Dada und 

Konzeptkunst sind das Werk von Marcel Duchamp und die Arbeiten der historischen 

Dada-Bewegung. Die Hinterfragung der Stellung der Kunst, die Institutionenkritik, der 

Einsatz des Ready-Mades - all das sind Strategien, die sowohl von der klassischen 

Avantgarde und als auch der Konzeptkunst verfolgt wurden.769 Mauris Rückgriff auf 

Zeit-Objekte, seine künstlerische Kritik an Institutionen, Museen und dem 

Kunstmarkt, der Vorrang der Idee vor der Ausführung sind Vorgehensweisen, die ihn 

mit der Konzeptkunst verbinden. Mauri fungiert als Ideengeber und in gewisser 

Weise als Regisseur - oder wie er sagt autista - die Ausführung seiner Arbeiten 

überlässt er oft anderen.770 Die von Lucy Lippard proklamierte Dematerialisierung der 

Kunst durch das Konzept und die damit einhergehende Zurückdrängung des 

Objekts,771 sind bei Mauri aber nur bedingt zu erkennen. Zwar wird das Objekt der 

Kunst hinterfragt, es werden neue Medien eingesetzt und andere Wege der 

Kunstvermittlung versucht, die Form, die die Idee trägt, wird aber über vielfältige 

Objekte transportiert. Die Reduktion auf ein Medium ist selten zu erkennen, vielmehr 

steht eine Fülle von unterschiedlichen Medien nebeneinander, die eine gemeinsame 

Idee vermitteln sollen. Die Dematerialisierung der Kunst darf aber auch bei Lippard 

nicht so verstanden werden, dass die ästhetische Komponente vollständig 

ausgeblendet werden soll, als Kunst über Kunst und den Kontext soll aber das 

Objekt an sich zurücktreten.772 Die Kunst muss nicht mehr ausgeführt werden, das 

Kunstprodukt an sich ist fakultativ.  

 

Mauri bedient sich oft künstlerischer Ausdrucksweisen, die von den 

KonzeptkünstlerInnen seiner Zeit ebenfalls bevorzugt wurden. So stellen die 

theoretischen Texte einen wichtigen Bestandteil seiner Arbeiten dar, die Mauri zu 

                                                 
768 So werden nicht nur in dem Katalog des Kritikers Germano Celant conceptual art arte povera land art 
von 1970 Konzeptkunst, Arte Povera und Land art in einem Atemzug genannt, sondern auch in vielen anderen 
Ausstellungen und Interpretationen werden diese Kunstrichtungen miteinander in Verbindung gesetzt. Siehe: 
Ausst. Kat. Turin 1970 
769 Vgl. Godfrey. 1998, S. 6-7 
770 Die Autorin hat diesen Prozess der Werkentstehung selbst im Atelier des Künstlers beobachtet. Er fertigt 
konzeptionelle Zeichnungen an, die Ausführung wird oft von seinen Assistenten übernommen. Zur Zeit arbeiten 
im Atelier von Fabio Mauri vorwiegend der Künstler Ivan Barlafante und der Film- und Theaterwissenschaftler 
Claudio Cantelmi. 
771 Vgl. Lippard/Chandler. 1999, S. 49 
772 Vgl. ebd. 



 188 

fast jeder seiner künstlerischen Präsentationen publiziert hat.773 Sie bilden eine 

konzeptionelle Einheit mit den anderen künstlerischen Ausführungen. Mauri integriert 

auch Texte von anderen in seine Kunst, dies lässt sich bei der Interpretation der 

Künstlerzeitschrift Der politische Ventilator von 1973 feststellen. Seine 

Künstlerzeitschrift sollte die erste in einer Reihe sein, was in Hinblick auf die 

Verschmelzung von Kunstkritik und künstlerischem Schaffen an die Zeitschrift Art-

Language der gleichnamigen Gruppe erinnern kann.774 Mauri reduziert seine 

Präsentation jedoch nicht so radikal wie Art & Language auf die Sprache, seine 

Künstlerzeitschrift ist vielmehr ein Kompendium aus Wort, Schrift und visuellem 

Zeichen.775 Das Künstlerbuch, die Künstlerzeitschrift kann als ein ästhetisch-

politisches Statement verstanden werden.776 Eine weitere Kunstform, die von Mauri 

und den Konzeptkünstlern bevorzugt genutzt wurde, sind die so genannten Multiples. 

In diesen wird die Serialität eines Kunstwerks, dessen Idee und nicht die Originalität 

unterstrichen. Nach Alexander Alberro lassen diese Merkmale Multiples zu einer der 

Ausdrucksformen der Konzeptkunst werden.777 Mauris Multiples sind politisch zu 

verstehen, sie hinterfragen die Kunst und den Kunstmarkt. 

 

Als ein Kennzeichen der Konzeptkunst ist der repetierende Rückbezug auf den 

Kunstkontext genannt worden. Auch bei Mauri werden die gesellschaftlichen 

Rahmenbedingungen der Kunstproduktion und deren Präsentation immer wieder in 

Frage gestellt. Seine Kuratorentätigkeit führt ihn direkt in den Kunstbetrieb, so hat er 

im Jahr 1970 Ausstellungen wie Amore mio778 und Vitalità del negativo779 

mitorganisiert. Gerade diese Grenzüberschreitung zwischen Kunstkritik und Künstler 

zeigt seinen konzeptionellen und institutionskritischen Ansatz. Der Künstler überlässt 

sich nicht mehr seinen Kritikern, sondern gestaltet aktiv den Kontext, in den seine 

Werke und seine Person gestellt werden. Das kommt einem Gang in die Institutionen 

                                                 
773 Mauri. 1973a, S. 40; Mauri. 1973b, S. 12; Mauri. 1972, S. 36; Mauri. 1984b, S. 22; u. a. 
774 In der ersten Ausgabe wird darüber diskutiert, inwieweit Art-Language direkt als Kunstwerk verstanden 
werden kann. Die Protagonisten zeichnen die Grenzen zwischen Kunst und Kritik bewusst nach. Wenn Sol LeWitt 
in seinen Sätzen als Abschlusssatz anbringt: „These sentences comment on art, but are not art.” wird die bewusst 
gesetzte, wenn auch gleichzeitig negierte Zusammenführung problematisiert. Art - Language. 1969, S. 13 
775 Einen weiterführenden Ansatz verfolgt Dan Graham mit Homes for America. Hier wird eine neue 
Kategorie des Kunstschaffens eröffnet, denn es ist nicht die ganze Zeitschrift an sich, die zum Kunstwerk erhoben 
wird, sondern ein Zeitschriftenbeitrag wird als Kunstwerk deklariert. Vgl. Metzger. 1996, S. 75-78 
776 Ein weiteres Medium, das Mauri einsetzt, ist das Fernsehen. Il televisore che piange wird 1972 auf dem 
italienischen Fernsehsender Rai 2 ausgestrahlt. Das Fernsehen als Medium wurde von den Situationisten um 
Guy Debord genutzt, im konzeptionellen Kontext wurde die Idee der Fernsehgalerie um Gerry Schum kreiert. 
Siehe hierzu: Fricke. 1996 
777 Vgl. Alberro. 1999, S. XVI 
778 Ausst. Kat. Motepulciano 1970 
779 Ausst. Kat. Rom. 1970/1971 



 189 

gleich, die mit- und umgestaltet werden sollen. Die Grenzüberschreitungen führen zu 

einer Verwischung des traditionellen, allein auf das Werk beschränkten Kunstbegriffs 

und geben seinen Arbeiten einen neuen, erweiterten Sinn.  

 

Beschäftigt man sich mit der Konzeptkunst der 1960er und 1970er Jahre, so stößt 

man immer wieder auf Roland Barthes These vom Tod des Autors.780 Nach seinen 

Vorstellungen realisiert nicht mehr der Autor, sondern die Rezipierenden das 

Kunstwerk, das immer neue, divergierende Interpretationsansätze anbietet. Diese 

Rezeption der Konzeptkunst, die eigentlich aus der Literaturwissenschaft abgeleitet 

wird, scheint auch bei der Interpretation von Mauris Performances, Installationen und 

Environments von Interesse. Vor allem kann von einer Geburt der Rezipierenden bei 

Mauri gesprochen werden, denn diese sind direkt mit in das Geschehen 

eingebunden. Wie in der Konzeptkunst werden die Betrachtenden bei Mauri zu einer 

intellektuellen Mitarbeit aufgefordert.781 Sie können sich nicht zurücklehnen, denn der 

Kunstgenuss soll zum Erkenntnisgewinn werden. Bei der Auseinandersetzung mit 

seiner Kunst soll ein Prozess in Gang gesetzt werden, der schließlich zur 

Heranbildung einer moralischen Haltung führt.782 

 

Der Kunsthistoriker Paul Wood sieht vor allem mit der Arte-Povera eine allgemeine 

Ideologisierung der Kunst einhergehen.783 Für ihn stellt Celants Übertragung der 

Guerillataktik auf den Bereich der Kunst ein Fanal zu deren Ideologisierung dar.784 

Seiner Meinung nach sollte die subversive Unterwanderung der Lebens- und 

Kunstwelt beide Bereiche revolutionieren. Mauris ideologisch-politischer Bezug ist 

direkt, da er nicht nur subversiv, sondern explizit ideologisch argumentiert. Zu den 

Hauptvertretern der Arte-Povera ist Fabio Mauri nicht zu zählen. Er war an keiner der 

entscheidenden Ausstellungen zur Konstituierung und Verbreitung dieser 

Kunstrichtung beteiligt.785 Trotzdem machen der Einsatz von unterschiedlichen 

                                                 
780 „Die Geburt des Lesers ist zu zahlen mit dem Tod des Autors.” Barthes. 2000, S. 187 
781 Vgl. Godfrey. 1998, S. 143 
782 Sein Angebot zur Partizipation und sein Zurücktreten als Autor gehen aber nicht so weit wie bei Hans 
Haacke, der das Publikum im Rahmen einer Arbeit in der Galerie John Weber in New York 1972 direkt 
partizipieren lässt. Er hat Fragebögen ausgelegt, die von den Rezipierenden ausgefüllt werden sollen. Das 
Ergebnis der Besucherbefragung ist Teil der Kunst, hier tritt der Autor zurück und lässt das Kunstwerk über die 
Betrachtenden auch physisch entstehen. Haacke. 1972, o. S. Haackes Vorgehensweise wird von Alberro nach 
Kosuth mit dem Begriff der synthetischen im Gegensatz zur analytischen Konzeptkunst belegt. Vgl. Alberro, S. 
XXIV 
783 Vgl. Wood. 2002, S. 54-57 
784 Vgl. Celant. 1988, S. 98-101. Siehe hierzu auch Kapitel 7 
785 Der Künstler war nach eigenen Angaben zur Ausstellung in Amalfi 1968 arte povera più azioni povere 
eingeladen. Aus persönlichen Gründen habe er nicht daran teilgenommen.  



 190 

Materialien, die Politisierung und Mauris kultureller Hintergrund eine Einordnung in 

den Kontext der Arte-Povera möglich, auch wenn die Gegensätze offensichtlich sind. 

Die armen Materialien,786 die in der Arte-Povera eingesetzt werden, sind oft der 

Natur entnommen und können mythisch aufgeladen sein. Das unterscheidet sie von 

den meisten Konzeptkünstlern787 und schafft eine Verbindung zu Mauri, der in seinen 

Arbeiten auch auf Mythen und Rituale zurückgreift. Seine Materialien sind aber 

grundsätzlich andere als die der Arte Poveristen, da sie auf künstliche Erzeugnisse 

verweisen und kaum in Verbindung zur Natur stehen.788 Weder seine Themen, noch 

deren Umsetzung haben einen starken Bezug zur natürlichen Umwelt. 

 

Sucht man nach Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen Künstlern der Arte-

Povera und Fabio Mauri, so sind Ähnlichkeiten mit der künstlerischen 

Herangehensweise von Pino Pascali789 und Jannis Kounellis auszumachen. Pascali 

kreiert Waffen, die in ihrer Komplexität den realen Tötungsmaschinen ähnlich sind. 

Seine Waffen sind eine ironische Mischung aus Spiel und Realität, die aber in ihrer 

Ästhetik massiv und bedrohlich wirken.790 Pascali kreiert auf der Grundlage 

synthetischer Stoffe Surrogate aus Kultur und Natur, die er in diese zurückführt. Der 

bewusste Einsatz synthetischer Materialien bei Pascali, der das Objekt an sich in den 

Mittelpunkt setzt, wird von Mauri in seiner Arbeit La Luna791 aufgegriffen. Die Natur 

an sich interessiert Mauri aber grundsätzlich wenig. Er agiert in seiner Kunst nie in 

der Freien Natur, in Abgrenzung zu Pascali, der seine aus synthetischen Materialien 

angefertigten Bürstenwürmer im Freien laufen lässt.792 Mauri sieht sich als 

Stadtmensch und er verabscheut die Weiten der Natur, die ihm laut eigener Aussage 

Angst bereiten.793 Mythologien werden vor allem auch im Werk Jannis Kounellis 

                                                 
786 Lugli. 2000, S. 117-120 
787 Die konzeptionelle Kunst wird oft als rationalistisch bezeichnet, auch wenn Sol LeWitt in seinen Thesen 
den Künstler eher als Mystiker denn als Rationalist verstanden wissen will. Vgl. Art-Language. 1969, S. 17 
788 Auch im Beitrag La Luna zur konzeptionellen Ausstellung Teatro delle mostre von 1968 wird nur 
scheinbar eine Naturlandschaft gezeigt. Nur einige Monate vor der Landung des ersten Menschen auf dem Mond 
füllt Mauri einen Raum mit Polisterolbällchen und imaginiert damit eine Mondlandschaft. Durch eine Kapsel 
können die Betrachtenden in den Raum treten und das Erlebnis scheint real. Eine rein imaginierte und imaginäre 
Sphäre entsteht, die mit keiner wirklichen menschlichen Erfahrung korreliert. Das Kunstereignis vor dem realen 
Ereignis scheint einen prophetischen Geist zu zeigen, reflektiert aber auch den Zeitkontext. Über den Menschen 
hinausgehende Welten und neue Erfahrungshorizonte werden dem Besuchenden als Erlebniswelt und Ereignis 
präsentiert, das nur in der parallelen Kunstwelt erlebbar ist. Gleichzeitig wird der Scheincharakter des Kunstwerks 
herausgestellt. Ausst. Kat. Rom. 1968a 
789 Pascalis früher Tod macht seiner Annäherung an eine an Naturmaterialien orientierte Kunst ein Ende. 
Dies ist auch ein Grund dafür, dass er vor allem im Kontext der Pop-Art diskutiert wird. Vgl. Bonito Oliva. 1999, 
S. 42 
790 Ausst. Kat. Turin 1984a 
791  siehe Fußnote 789 
792 Vgl. Ausst. Kat. Rom. 1968b 
793 Vgl. Mauri. 1997, S. 1 



 191 

thematisiert, der mit historischen Chiffren arbeitet.794 In Kounellis Werken gibt es wie 

in Mauris Arbeiten eine historische Dimension, die jedoch bei Kounellis eine 

grundsätzlich andere ist. Ähnlich wie bei Mauri ist auch in Kounellis Werk die Zeit 

gefroren, Anachronismen immer wieder ein Thema. Mauris Mythologien sind 

individuell,795 aber in ihrer Individualität beschäftigen sie sich gerade auch mit 

kollektiven Mythen. Kounellis bezieht sich hingegen nicht explizit auf eine 

selbsterlebte Geschichte, aber auf eine künstlerische Tradition, die immer wieder mit 

persönlichen Elementen verbunden werden kann.796 Der repetierende Einsatz von 

Fragmenten seines Kunstschaffens ist mit Mauris Vorgehensweise vergleichbar, 

beide arbeiten mit einem erweiterten Collagebegriff, der ihnen das Zitat der eigenen 

Werke möglich macht.797  

 

Mauris Kosmos ist allein auf das Humane im Sinne des streng Menschlichen 

festgelegt. Die Revolutionierung der Alltagswelt des Menschen über die Hinwendung 

zur Natur, wie sie von den meisten Künstlern der Arte-Povera erhofft wird, wird von 

Mauri nicht nachvollzogen. Er sucht mit seiner ideologischen Kunst nach einer 

direkteren gesellschaftlichen Einflussnahme über die Kunst. Dieses Anliegen steht im 

Einklang mit anderen Ansätzen von politisch-konzeptioneller Kunst in Italien, wie sie 

etwa von Emilio Isgrò vertreten wird. In seinen Arbeiten distanziert er sich von der 

mystischen Kunsterfahrung und will eine philosophisch-rationale Deutbarkeit der 

Kunst verwirklicht sehen. Die Analyse tritt in den Mittelpunkt des Werkes, was das 

Kunstschaffen in die Nähe der Kunstwissenschaften rückt.798 Aber auch dieser 

Tendenz ist Mauri nur bedingt zuzurechnen, da er eine Mischung aus unbewusster 

und analytischer Rezeption der Kunst intendiert. 

 

Also ist er wirklich weder Konzeptkünstler noch Arte Poverist? Mauris 

Entwicklungslinie reicht von der vorkonzeptionellen und minimalen Formensprache 

des Schermo über die Teilnahme an der römischen Pop-Art zu Ansätzen einer in den 

                                                 
794 Vgl. Stabenow. 1988, S. 85-90 
795 Auf der documenta 5 wurde in der von Harald Szeemann kuratierten Abteilung Individuelle Mythologien 
Kunst der Arte-Povera und Konzeptkunst ausgestellt. Sie wird deshalb als Höhe- und Endpunkt der Konzeptkunst 
bezeichnet. Godfrey. 1998, S. 251 
796 Vgl. Lil. 1995, S. 48-57 
797 In vielen seiner Arbeiten setzt er über Jahre hinweg Fragmente ein, die aus dem Formenrepertoire der 
klassischen Antike entnommen sind. Ausst. Kat. Pistoia. 1993/1994, Abb. S. 90, S. 99, S. 105 
798 Vgl. Migliorini. 1972, S. 11-30 



 192 

sinnlichen Eigenschaften der verwendeten Materialien verhafteten Konzeptkunst.799 

Die ästhetische Realisierung seiner Installationen bezeugt dabei die Wichtigkeit, die 

Mauri der sinnlichen Erfahrung beimisst. Mauri schafft keine Kunst-Werke für die 

Betrachtenden, sondern intellektuelle Räume, die von diesen mit Interpretationen 

gefüllt werden sollen.  

 

 

6.3  Eklektizismus – Intermedia – Gesamtkunstwerk? 

 
Der Zusammenklang unterschiedlicher künstlerischer Methoden und Medien 

dominiert in Fabio Mauris Werk. Die Grenzüberschreitungen sind dabei vielfältig: von 

der Bildenden Kunst zum Theater, vom Theater zur Bildenden Kunst, Kunst und 

Musik, Literatur, Kino und Fernsehen - alle trennenden Schranken zwischen den 

Gattungen scheinen aufgehoben zu sein. Differierende Ausdrücke werden für diese 

Form der künstlerischen Herangehensweise benutzt, wobei Mauris Arbeiten vor 

allem im Spannungsfeld zwischen den unterschiedlich konnotierten Begriffen 

Eklektizismus, Intermedia und Gesamtkunstwerk diskutiert werden sollen. Intermedia 

und Gesamtkunstwerk können ähnlich definiert werden.800 Der Charakter der 

Terminologien ist jedoch ein anderer. Während bei dem Begriff der Intermedia der 

Bezug zu den Medien über den Titel evident ist, impliziert der Terminus 

Gesamtkunstwerk801 einen festen Bezugsrahmen, der mit einer deutsch-

europäischen Kultur verknüpft und mit der Persönlichkeit Richard Wagners in 

Verbindung gebracht wird.802 Bei der Verwirklichung dieser Idee zeigt sich, dass das 

Gesamtkunstwerk seinen theoretischen Vorgaben nur bedingt folgen kann, denn 

eine wirklich gleichberechtigte Zusammenführung der unterschiedlichen 

                                                 
799 Ausnahmen sind dabei die Multiples und das Werk Warum ein Gedanke einen Raum verpestet, hier sind 
Reduktion und Konzept dominant. 
800 So geht es bei beiden Kunstauffassungen um den Einsatz verschiedener Medien und Gattungen, die in 
einem Kunstwerk zu einer Einheit verschmelzen sollen. Die Verschmelzung unterschiedlicher Künste und Medien 
zu einer gemeinsamen, allumfassenden Einheit ist das entscheidende Merkmal eines Gesamtkunstwerkes. Auch 
der Begriff der Intermedia bezeichnet nicht nur ein Nebeneinander, sondern ein Miteinander der Medien. So 
bespricht Peter Frank in seiner nicht immer gelungenen Untersuchung zu Intermedia oft dieselben KünstlerInnen 
und Stilrichtungen wie Szeemann in seiner Ausstellung in Zürich. Frank. 1987; Ausst. Kat. Zürich Düsseldorf 
Wien. 1983. Der Begriff des Multimedialen hingegen betont zu wenig die Eigenständigkeit der unterschiedlichen 
Medien. Außerdem wird hier das Interesse auf die Neuen Medien gelenkt, der Aspekt der Vermischung 
verschiedener kreativer Ausdruckmittel wird weniger akzentuiert. 
801 Angela Merte schlägt in ihrer Dissertation den Ausdruck Totalkunst vor. Sie nimmt eine Unterscheidung 
zwischen den Begrifflichkeiten Totalkunst und Gesamtkunstwerk vor, die sie selbst in ihrer Analyse wieder 
durchbricht. Beide Termini weisen Interpretationsschwierigkeiten auf. Der Ausdruck Totalkunst erinnert jedoch zu 
sehr an Totalitarismus und soll hier zur Analyse einer freiheitlich verstandenen Kunst nicht herangezogen werden. 
Deshalb wird trotz der Definitionsprobleme weiterhin von Gesamtkunstwerk gesprochen. Vgl. Merte. 1998 
802 Vgl. Dömling. 1995, S. 119 



 193 

künstlerischen Mittel scheint nicht möglich und auch die angestrebte Verschmelzung 

von Kunst und Leben kann immer nur artifiziell sein. Deshalb kann nur von der Idee, 

vom Hang zum oder dem Traum vom Gesamtkunstwerk803 geredet werden. Diesen 

Traum vom Gesamtkunstwerk träumt auch Mauri und sucht wie jeder Künstler mit 

einem solchen Hang seine Realisierung.  

 

Mauris geschichtliche, politische und ideologische Werke sind in der Literatur häufig 

im Zusammenhang mit dem Begriff des Gesamtkunstwerks diskutiert worden.804 So 

spricht der italienische Kunsthistoriker Domenico Scudero in seinem Essay Fabio 

Mauri. Impressioni ideologiche805 hinsichtlich seiner Performances von einem 

Gesamtkunstwerk. Scudero sieht in ihnen ein barockes Prinzip aufscheinen. Den 

Einsatz der Licht- und Schatteneffekte innerhalb der Performances vergleicht er mit 

der Malerei Caravaggios, Mauris theatrale Bildinszenierung sei mit dessen 

revolutionärer Lichtästhetik verwandt.806 Die Kunst Mauris mit der barocken Malerei 

und deren Intentionen - das Wort Gesamtkunstwerk gab es damals noch nicht - in 

Verbindung zu bringen, scheint problematisch. Ein Blick auf die theatrale Praxis im 

Barock und speziell auf diejenige der Jesuiten ist jedoch interessant. Die 

Einbeziehung in den sakralen Raum, der Einsatz von Musik macht das jesuitische 

Theater zu einem Gesamtkunstwerk, in dem Raum, Zeit und Spiritualität eins werden 

sollten.807 Mauri bemüht sich in seinen Performances um die Überwindung der 

Geist/Seele-Dualität in einer Art Ritual,808 in der die faschistische und 

nationalsozialistische Propaganda über die Kunst direkt vermittelt werden soll. Dabei 

ist die Performance an sich von Odo Marquard als indirektes nichtextremes 

Gesamtkunstwerk bezeichnet worden.809 Mauris Stücke, die zwischen 

experimentellem Theater und einem erweiterten Performancebegriff zu verorten sind, 

werden im Kunstbereich präsentiert und sind eben deshalb indirekt. Durch die 

Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus rückt Mauris OEuvre noch einmal 

näher an den Begriff des Gesamtkunstwerks, da der Nationalsozialismus selbst als 
                                                 
803 „Der Traum vom Gesamtkunstwerk ist ein Traum ohne Präsenz.” Schmied. 1983, S. 7 
804 Das Gesamtkunstwerk als absolute Idee kann wiederum in den Kontext der Konzeptkunst gesetzt 
werden. Das Konzept steht bei Mauri im Dienst einer größeren Idee, der Vermittlung einer moralisch 
verstandenen Zeugenschaft in der Kunst. 
805 Scudero. 1993, S. 12 
806 Nimmt man den Gedanken auf, so scheint ein Vergleich mit Caracci angebrachter, dessen 
Vorgehensweise als eklektizistisch bezeichnet wurde. Gombrich. 1996, S. 390 
807 Diese geistige Schauspielkunst hatte einen pädagogisch-vermittelnden Aspekt und wurde in den Kirchen 
in Rom, vor allen in Il Gesú, aufgeführt. Vgl. Bjurström. 1972, S. 108 
808 Angela Merte macht in der religiösen Kunst einen Hang zur Totalität aus, da diese den Systemen Kunst 
und Religion inhärent sei. Merte. 1998, S. 104 
809 Vgl. Marquard. 1983, S. 47 



 194 

Gesamtkunstwerk Deutschland gedacht war.810 Das macht sie zu 

Gesamtkunstwerken im doppelten Sinne, denn der inhaltliche Bezug zu 

Nationalsozialismus und Faschismus wird in einer Kunst der totalen Inszenierung 

gezeigt. Benjamins These von der Ästhetisierung der Politik811 wird in einem 

ästhetisierenden Gesamtkunstwerk imaginiert, das die unterschiedlichen 

Propagandamittel der Nationalsozialisten aufzeigt. Das ideologisch-staatliche 

Gesamtkunstwerk wird in einem künstlerisch-ideologischen gebrochen.  

 

Bedient man sich des ideologisch weniger aufgeladenen Begriffs Intermedia,812 so 

wird der Aspekt der verschiedenen Medien in den Vordergrund gerückt.813 Die 

Begrifflichkeit wird im Kontext der Interpretation der Kunst von Mauri besonders 

interessant, wenn man daran die Überlegungen des Medienkritikers Marshall 

McLuhan knüpft, der das Medium als Botschaft interpretiert.814 McLuhan analysiert 

die Synthese unterschiedlicher Medien und prägt dafür den Begriff der Bastarde. 

Durch die Bastarde würde eine Grenzsituation sichtbar, die jedes eingesetzte 

Medium in seinem spezifischen Wesen wieder erkennbarer machen würde,815 da die 

Bastarde neue Erkenntnisse über die Wahrnehmungsmechanismen der einzelnen 

Medien freisetzen könnten. In Mauris Werken kann man diesen aufklärerischen 

Ansatz finden, da er durch den Einsatz der Medien auf die Mechanismen der 

Kommunikation und deren Probleme aufmerksam machen will. Diese Infragestellung 

wird durch die Bastardisierung unterstützt wie z. B. bei der Vermischung von 

fotografischen und filmischen Elementen in den Projektionen. Im Sinne von 

McLuhans Theorie bewirken Mauris Werke eine Verunsicherung, machen 

Grenzerfahrungen greifbar, über die eine andere Sicht auf alltägliche Realitäten 

erreichbar scheint. 
                                                 
810 Vgl. Englert. 1999, S. 17 
811 Benjamin. 1996a, S. 44 
812 Johannes Lothar Schröder nimmt in seiner Untersuchung zu Performances in Intermedia die beste 
Begrifflichkeit wahr, daneben nennt er noch Total Art, Live Art und Anti-Kunst. Schröder. 1990, S. 1- 3. Die 
intermediale Kunst wurde von den KünstlerInnen selbst als eine neue Form der künstlerischen 
Herangehensweise gesehen. Dick Higgins, der den Begriff der Intermedia 1965 geprägt hat, geht von einer 
Pionierarbeit im Niemandsland aus. Engelbach. 2001, S. 25 
813 Der Kunsthistoriker Udo Kultermann betont den synthetischen Charakter der Intermedia Arbeiten. Seiner 
Auffassung nach bestehen die Medien in den Intermedia-Arbeiten nicht einfach nebeneinander, sondern sie 
bauen eine innere Beziehung zueinander auf, was zu einem einheitlichen Kunstwerk führen soll. Das Verhältnis 
zwischen Künstler und Publikum solle durch die intermediale Kunst ein neues werden. Es solle aber keine 
Parallelwelt in der Kunst, sondern vielmehr eine Meta-Realität entstehen, die die Perzeption der Wirklichkeit 
beeinflusse. Die Kunst konstituiere einen Raum, in dem Erkenntnisse gewonnen werden, die auf die 
Wahrnehmung des Alltags einwirken könnten. Das kann als Abgrenzung zum Konzept des Gesamtkunstwerks 
gelesen werden, in dem die Kongruenz von Kunst und Leben angestrebt wird. Kultermann. 1980, o. S. 
814 „Das Medium ist die Botschaft.” McLuhan. 1995, S. 21  
815 „Der Bastard oder die Verbindung zweier Medien ist ein Moment der Wahrheit und der Erkenntnis, aus 
dem neue Form entsteht.” Ebd., S. 95 



 195 

 

Der Begriff des Eklektizismus816 wird bei der Beschreibung von Mauris 

Kunstauffassung immer wieder verwendet. So spricht die italienische 

Kunsthistorikerin Lea Vergine von einem ausgesprochenen Eklektizismus in Mauris 

Werken.817 Sie betont, dass Mauri - wie auch in den vorangegangenen Kapiteln 

immer wieder deutlich wurde - nicht nur einer Stilrichtung angehört, sondern in 

seinen Arbeiten Versatzstücke vieler unterschiedlicher Kunstströmungen zu 

erkennen sind. Deshalb spricht sie von Mauri als einem turista - einem Touristen, der 

sich in allen möglichen Sparten versucht.818 Seinen Unwillen, sich auf eine spezielle 

Kunstrichtung festzulegen, wird von Vergine positiv bewertet. Er testet ihrer Meinung 

nach unterschiedliche künstlerische Möglichkeiten aus, um mit ihnen zu 

experimentieren. So steht die künstlerische Vielfalt bei ihm an erster Stelle. Diese 

Haltung kann auch negativ beurteilt werden, da sich daran ein Mangel an 

künstlerischer Stringenz nachweisen lassen könnte. Es ist aber gerade diese 

Vielfältigkeit, die als kontinuierliche und einheitliche Handschrift innerhalb Mauris 

Kunst zu finden ist. Seine Kunst ist vor allem als ein intellektuelles Spiel aufzufassen, 

in dem viele Varianten möglich sind, das sich aber verweigert, wenn es um eine 

definitive Festlegung geht.  

 

Die Kunstkritikerin Carolyn Christov-Bakargiev bringt ein neues Adjektiv in 

Verbindung mit der Kunstauffassung Mauris: anarchistisch.819 Diese Interpretation 

mag vielleicht von der italienischen Tendenz zum anarchistischen Denken 

beeinflusst sein.820 Mauris Werk ist in seiner beständigen Negierung und Bestätigung 

dialektisch, dies als anarchistisch zu bezeichnen ist allerdings problematisch, da der 

Künstler mit seinen Arbeiten meist im Kunstkontext verbleibt. Er geht zwar auch 

ungewöhnliche Wege, sein Hauptinteresse gilt aber nicht den autonomen Zentren 

und dem aktiven Widerstand gegen die Staatsgewalt. Lediglich während seiner 
                                                 
816 Da der Eklektizist im Allgemeinen als ein Kopist bezeichnet wird, der das Kopierte nicht recht 
durchdrungen hat und es damit auch nicht sinnvoll umsetzen kann, ist die Übertragung des Terminus auf das 
OEuvre Mauris problematisch. Eine Übereinstimmung mit den oben diskutierten Begrifflichkeiten besteht aber 
darin, dass auch der Eklektizist Stilvielfalt und die Vermischung der Gattungen protegiert. Vgl. Masciotta. 1969, S. 
72 
817 Vgl. Vergine. 1994, S. 15 
818 Vgl. Mauri. 1994g, S. 298 
819 Vgl. Christov-Bakargiev. 1994, S. 28 
820 Sie zeigt sich unter anderem an der Vielzahl von italienischen, anarchistischen Denkern und dem langen 
Aufenthalt Michael Bakunins in Italien. Bakunin. 1996, S. 104 – 108. Der Anarchismus wird als Geisteshaltung in 
Kunst und Gesellschaft aber eher mit dem ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert in Verbindung 
gebracht, wohingegen er für die Deutung der Kunst nach 1945 nur mit Vorsicht verwendet werden sollte. Siehe 
hierzu: Antliff. 2001; Witkop. 1996, S. 161 – 163. Zu anarchistischen Tendenzen im Futurismus siehe: Berghaus. 
1996 



 196 

Mitarbeit bei der Gruppe Ufficio per la Immaginazione Preventiva hat er sich einer 

Vereinigung von KünstlerInnen angeschlossen, die über ihre Kunst offensiv-

subversiv in die Gesellschaft wirken wollten. Ansonsten finden sich keine Belege für 

ein anarchistisches Vorgehen des Künstlers. Wenn man den Begriff des 

Anarchismus entgegen seines eigentlichen Inhalts auf die Bedeutung contra 

reduzieren würde,821 könnte man Mauri als Anarchisten bezeichnen, andernfalls ist 

die Benennung - trotz Mauris Eigencharakterisierung als Anarchist822 - heikel. 

 

 

Gesamtkunstwerk - Intermedia - Eklektizismus? Für Mauri ist der ganzheitliche 

Anspruch von entscheidender Bedeutung, er will den ganzen Menschen erreichen 

mit allen Medien und rituellen Konstrukten, die Geist und Emotion ansprechen sollen. 

Alle Sprachen, der sich die Kunst bedienen kann, werden gleichwertig behandelt. 

Mauri kennt keinen Wettstreit der Künste,823 stattdessen bemüht er sich um eine 

Synthese. In diesem Sinn ist sein Kunstschaffen - trotz der oben genannten 

Problematisierung des Begriffes - unter dem Schlagwort „Gesamtkunstwerk „ zu 

fassen. 

 

 

 

7 Mauri im italienischen Kontext  

 

Fabio Mauris engagierte Kunst ist immer wieder mit dem Schlagwort Ideologie belegt 

worden. Er selbst definiert sie als solche, sie wird aber auch von anderen in diesem 

Kontext diskutiert. Auf seinem Lebens- und Kunstweg hat er sich mit Menschen 

zusammengetan, die eine ähnliche künstlerische Haltung vertraten. Von besonderer 

Bedeutung ist in diesem Zusammenhang der Literat, Regisseur, Künstler und Kritiker 

Pier Paolo Pasolini, der immer unter dem Duktus der ideologia agierte und als 

ideologischer Künstler rezipiert worden ist. Mauri und Pasolini sind auf eine spezielle 

Weise miteinander verbunden, denn sie haben einen Teil ihrer Jugend unter 

faschistischer Herrschaft gemeinsam durchlebt. So basiert ihre Auseinandersetzung 

mit dem Regime auf einer ähnlichen Erfahrung und korrespondiert mit einer 
                                                 
821 Das lässt an die Äußerung Greenbergs denken: „Wenn jeder Künstler ein Revolutionär ist, ist die 
Revolution vorbei.” Zitiert nach: Kuspit. 1997, S. 15 
822 Eines seiner Werke hat er Il pensiero anarchico genannt. 
823 Siehe hierzu: Ausst. Kat. München Köln. 2002 



 197 

spezifischen ideologischen Grundeinstellung. In den 1970er Jahren war Mauri 

Mitbegründer des Ufficio per la Immaginazione Preventiva, einer Gruppe aus 

KünstlerInnen und LiteratInnen, die mittels der Kunst politisch agieren wollten. In 

diesem Kontext war Mauri eine Art Supervisor, denn er war der Älteste und hatte auf 

künstlerischer Ebene die meisten Erfahrungen. Diese beiden Verknüpfungen sollen 

hier exemplarisch für Mauris Position in der italienischen Kunstwelt analysiert 

werden. 

 

 

7.1 Ideologia - Eine kunsthistorische Kategorie? 
 
Im Kapitel zur Ideologiedefinition Fabio Mauris wurde bereits auf die Mehrdeutigkeit 

des Begriffs hingewiesen. Das Wesen der Ideologie ist die Ambivalenz: es kann ein 

falsches politisches und gesellschaftliches Bewusstsein darunter verstanden werden. 

Andererseits ist die Ideologisierung der Kunst auch von einigen Kunstkritikern als 

Chance für die positive Veränderung von Gesellschaftsstrukturen verstanden 

worden. Ideologia wird in der Kunstgeschichtsschreibung Italiens ohne 

Berührungsängste diskutiert und als Kategorie eingeführt. Vor allem die Kunst der 

1970er Jahre wird als ideologisch bezeichnet und nicht nur das Sujet, mit dem die 

KünstlerInnen sich auseinandersetzten. Diese ideologische Kunst sollte politisch und 

gesellschaftlich engagiert sein und auf einen Wandel hinarbeiten.824 Ein Verfechter 

der politisch motivierten Kunst war der Kunsthistoriker und spätere Bürgermeister 

Roms, Giulio Carlo Argan. Er proklamierte bereits 1964 den Tod der Kunst und sah 

die einzige Rettung in deren Re-Ideologisierung.825 Diese Vorstellung wird im 

Ausstellungskatalog der von Achille Bonito Oliva826 kuratierten Show Vitalità del 

negativo 1970 wieder aufgegriffen und fortgeführt. Bonito Oliva, der auch von Argan 

beeinflusst war, benutzt den Ausdruck ideologia sowohl im negativen als auch im 
                                                 
824 Zu einem etwas gegenläufigen Ideologiebegriff siehe: Cortenova. 2002 
825 Vgl. Argan. 1970, o. S. 
826 Mit der von Bonito Oliva proklamierten Transavanguardia und der Rückkehr zum Bild wird auch eine 
Abkehr von utopischen Themen und Zielsetzungen in der Kunst eingeläutet. Das private Empfinden steht laut 
Bonito Oliva wieder im Vordergrund, das keinen Raum zu einer gesamtgesellschaftlichen Position offen ließe. 
Seine Pamphlete zur Transavanguardia sind jedoch höchst ideologisiert. Der Rückgriff auf ein 
naturwissenschaftlich-biologistisches Vokabular signalisiert eine kunstkritische Methode, die fragwürdig erscheint. 
Denn wie soll man den Ausdruck gesunde Kunst nicht doppeldeutig verstehen? Das Gegenteil von gesund ist 
krank und das ist als Kategorisierung nicht weit von entartet entfernt. Bonito Oliva ruft den Kult des 
Individualismus aus und polemisiert gegen die so genannte entpersonalisierte Kunst der 1960er und 1970er 
Jahre, der er indirekt jede Aussagekraft abspricht. Bonito Oliva ist von vielen Seiten kritisiert worden. Auch 
Lyotard hat sich gegen seine Auffassungen gewandt und ihn als marktorientierten Kunstkritiker entlarvt. Lyotard. 
1988, S.135. Oliva war in den 1970er Jahren selbst sehr stark in der Kunstszene engagiert siehe u. a. Ausst. Kat. 
Rom. 1973/1974 



 198 

positiven Sinn.827 So nimmt der Kunstkritiker die Ideologisierung des Künstlers als 

Möglichkeit wahr, sich von der Gesellschaft zu befreien, betont aber gleichzeitig, 

dass die Ideologie eigentlich dazu dient, den Kunstschaffenden gesellschaftspolitisch 

zu verpflichten. Um diesem Dilemma zu entkommen, rät er den KünstlerInnen sich 

auf den privaten Bereich und den eigenen Körper zu beziehen, der zu einem 

ideologisch aufgeladenen Moment werden kann.828 Er will eine Metamorphose der 

Gesellschaft über die Kunst erreichen, ohne dass sich die Kunst von ihrem ureigenen 

Terrain entfernt und sich in dem rein gesellschaftspolitischen Bereich engagiert. Die 

Gleichsetzung von Körper und Ideologie wird in einem künstlerisch genialischen 

Kontext diskutiert, wobei die Überhöhung des Körpers zu einer Überhöhung der 

ideologischen Modifikationsmöglichkeiten wird.  

 

Mit der Diskussion über eine ideologische Kunst Ende der 1960er, Anfang der 

1970er Jahre knüpfen die Kritiker an eine Traditionslinie in der italienischen 

Forschung an. Schon in den 1940er und 1950er Jahren werden unter dem starken 

Einfluss der PCI, der kommunistischen Partei Italiens,829 ideologisch-politische 

Diskussionen über Abstraktion oder Figuration geführt. Die Partei um Palmiro 

Togliotti lässt dabei keinen Zweifel aufkommen, dass sie die neorealistischen 

Tendenzen um Renato Guttoso unterstützt,830 und die Forma Uno ablehnt, eine 

Gruppe junger abstrakter Künstlerinnen und Künstler, die sich explizit zum 

Kommunismus aber auch zur nichtfigurativen Kunst bekannten.831 Die Verbindung 

von Kunst und politischer Ideologie ist hier parteipolitisch konnotiert. Die 

Kulturschaffenden Italiens haben sich oft als links bezeichnet. Im Gegensatz zu 

Tendenzen in der Bundesrepublik war diese Linke in der Mehrzahl offen 

kommunistisch geprägt, denn die PCI war gesellschaftsfähig und hat 1976 mit 34,4 

% der Stimmen das beste Wahlergebnis ihrer Geschichte erzielt.832 Die 

kommunistische Partei forderte, dass die ideologisierte, engagierte und politische 

Kunst vor allem das antifaschistische Paradigma der Kommunisten respektieren soll. 

In der Kunstgeschichte wurde dieser Vorgabe Rechnung getragen. So akzentuiert 

Mario De Michele in seiner Darstellung zur Gegenkunst - Arte contro nur piktorale 

                                                 
827 Vgl. Bonito Oliva. 1970, o. S. 
828 Bonito Oliva. 1968, S. 72 
829 Vgl. Salaris. 1999, S. 182 
830 Siehe hierzu auch: Egbert. 1970, S. 693-697 
831 Pirovano (Hg.). 1993a, S. 91. Das hat nicht nur im italienischen Kontext zu Kontroversen geführt. Auch 
Picasso wehrte sich gegen die Kritik der Kommunisten an Guernica. Vgl. Egbert. 1967, S. 339 
832 Sabbatucci/Vidotto (Hg.). 1999, S. 713 



 199 

Ansätze von Künstlern wie Renato Guttoso und Gabriele Mucchi, die aus einem 

antifaschistischen Umfeld kommen oder antifaschistische Bilder geschaffen 

haben.833 In einer Gesamtdarstellung der italienischen Kunst, die von Carlo Pirovano 

herausgegeben wurde, wird unter dem Stichwort Arte e ideologia der Neo-Realismus 

als die ideologische Kunst gekennzeichnet, die die gesellschaftlichen Vorgaben 

verändern könnte.834 

 

Die Dominanz der Kommunisten auf politischer Ebene und das Bekenntnis vieler 

Künstler zur Parteipolitik sind aber nicht immer mit einer künstlerischen 

Vereinnahmung gleichzusetzen. Emilio Isgrò, der eine politisch-engagierte Kunst 

propagierte und neben seinen bereits erwähnten konzeptionellen Zügen auch der 

Poesia visiva zugerechnet wird,835 kommentiert das Dilemma in einem 

Selbstinterview von 1971 ironisch:  

Qual è il nostro rapporto con i gruppi di sinistra? Siamo di sinistra, e chi 
non lo è oggi? Il problema semmai, è un altro: come proci di fronte alla 
sinistra e alle ipotesi di trasformazione radicale del mondo... In un 
momento di recessione politica, mentre molti si apprestano a tirare i 
remi in barca, la nostra poesia non può esser altro che politica.836 

 
Er lehnt den Neorealismus ab und versucht über seine radikalen Arbeiten, die vor 

allem aus der Auslöschung von Text bestehen,837 die politische und gesellschaftliche 

Realität zu verändern. Der Konflikt zwischen der linkspolitischen Einstellung und dem 

Bestreben eine eigene künstlerische Methode weiterzuverfolgen, zieht sich durch die 

als ideologisch bezeichnete Kunst Italiens. Die Frage war und ist, wer Ideologie 

definiert und wie sie diskutiert wird. 

 

In den 1970er Jahren wurde insgesamt ein neuer Formenkanon entwickelt, mit dem 

politisch aktiv auf eine Veränderung hingewirkt werden sollte. Auch in der 

Kunstgeschichtsschreibung wurden die konzeptionell-politischen Ansätze immer 

mehr akzentuiert. Ideologie und Politik werden in Gesamtdarstellungen zur 

zeitgenössischen italienischen Kunst analysiert, wobei Ideologia als Schlagwort vor 

allem für die Kunst der 1960er und 1970er Jahre verwandt wird.838 Die 

                                                 
833 De Michele. 1970 
834 Vgl. Pirovano (Hg.). 1993b, S. 164-165  
835 Isgrò. 1976 
836 Isgrò. 1976a, S. 60 
837 Ausst. Kat. Mailand. 1970/1971 
838 Es gibt die Tendenz, die Kunst des Faschismus als ideologisch zu bezeichnen. So wird eine weitere 
Belegung der Begrifflichkeit deutlich. Silva. 1973 



 200 

Kunsthistorikerin Lara-Vinca Masini teilt in ihrer Anthologie zur zeitgenössischen 

Kunst die Kunst in unterschiedliche Kategorien auf. Ein Unterkapitel widmet sie dabei 

der so genannten ideologischen Kunst.839 Christov-Bakargiev bearbeitet in einer 

Darstellung der italienischen Kunst von 1960 - 1985 den Abschnitt Arte e ideologia. 

Beide Kunsthistorikerinnen beschäftigen sich in ihren Essays auch mit der Kunst 

Mauris. Ideologia wird hier ebenfalls als Möglichkeit zur Befreiung des Künstlers und 

der künstlerischen Ausdrucksweise von gesellschaftlichen Zwängen definiert. 

 

 

                                                 
839 Vgl. Masini. 1989a, S. 1045 – 1085; Ausst. Kat. Turin. 1977 



 201 

7.2    Der Querdenker Pier Paolo Pasolini – Eine „ideologische” Freundschaft? 

 
Pier Paolo Pasolini wird nicht nur im kulturellen Kontext als einer der wichtigsten 

Intellektuellen der italienischen Nachkriegszeit rezipiert.840 Er nimmt sich selbst als 

ideologischen Denker und Außenseiter wahr und wird auch von anderen so 

beurteilt.841 Sein gesellschaftspolitisches Engagement zielt auf die Umgestaltung der 

Gesellschaft und die Umverteilung der politischen Machtverhältnisse zugunsten des 

Proletariats ab. Obwohl er bereits 1950 aus der Kommunistischen Partei Italiens 

ausgeschlossen wurde, arbeitet er weiterhin kulturpolitisch für die Partei.842 Sein 

Kampf galt der Bourgeoisie, sein Einsatz vor allem der armen proletarischen Jugend. 

So stellte er in seinen ersten Romanen der 1950er Jahre wie Ragazzi di vita und Una 

vita violente die verarmte Jugend ins Zentrum der Handlung.843 Auch in seinem 

Sprachgebrauch versuchte er den Jugendlichen gerecht zu werden. 

Umgangssprache und Dialekt wurden von ihm als künstlerische Ausdrucksmittel 

benutzt.844  

 

Die Einstellung Pier Paolo Pasolinis war immer die eines kritischen linken Denkers, 

der mit faschistoidem Gedankengut nicht in Verbindung zu bringen war. In seiner 

Kritik an den Verhältnissen der italienischen Nachkriegszeit und der Democrazia 

cristiana (DC)845 hat er jedoch eine problematische Parallelisierung vorgenommen. 

So setzt er in einem Artikel von 1958 - der in einer kommunistischen Zeitschrift 

publiziert wird - die neuen Wohnsilos der Borgata von Rom mit 

Konzentrationslagern846 gleich. Mit dieser Argumentationslinie steht er in der 

italienischen und europäischen Kulturszene nicht allein, auch andere Intellektuelle 

haben die provokative Gleichsetzung von Faschismus und Demokratie 

akzentuiert.847 Diese Form der Kritik trägt jedoch nicht zur Erklärung des historischen 

Phänomens Faschismus bei, sie kann vielmehr zu einer Nivellierung des Begriffs und 

                                                 
840 Pier Paolo Pasolini wird in unterschiedlichen Nachschlagewerken als der italienische Intellektuelle 
bezeichnet. Siehe auch: Sabbatucci/Vidotto (Hg.). Bari 1999, S. 450-452  
841 Celant. 1980, S. 27 
842 Pasolini. 1995, S. 7-9 
843 Pasolini. 1955; Pasolini. 1956 
844 Ob es ihm gelungen ist, das von ihm gewünschte Publikum zu erreichen, scheint fraglich. Ferretti. 1995, 
S. 24 
845 Eine Partei, die der katholischen Kirche und dem Vatikan nahesteht; zu vergleichen, wenn auch nicht in 
toto, mit der CDU. 
846 Vgl. Pasolini. 1995 II, S. 124-127 
847 Bereits in der Weimarer Republik beschimpften die Kommunisten die Sozialdemokraten als 
Sozialfaschisten. Von den ProtagonistInnen der 1968ern wurde der Begriff Faschismus inflationär gebraucht. 
Auch Habermas sprach im Zusammenhang mit den Studierendenprotesten vom linken Faschismus. 



 202 

damit auch des Tatbestands Faschismus führen. Für Pasolini war es als Person und 

Künstler im Italien der 1950er und 1960er Jahre besonders schwer, seine politische 

Heimat zu finden, da er und sein Werk strafrechtlich verfolgt beziehungsweise 

zensiert wurden.848 Trotzdem ist zu hinterfragen, ob es legitim ist, im Hinblick auf die 

römischen Vorstädte von Konzentrationslagern und in Bezug auf den 

konsumorientierten Staat von Genozid849 zu sprechen.  

 

 

7.2.1 Künstlerische und biografische Überschneidungen 
 

Pier Paolo Pasolini und Fabio Mauri kannten sich seit Beginn der 1940er Jahre. Das 

erste gemeinsame Projekt der beiden war die Zeitschrift Il Setaccio, die von der 

faschistischen Jugend Bolognas publiziert wurde.850 Ihr Verhältnis war teilweise 

schwierig, was aus einem Brief Pasolinis an die Schwester des Künstlers Silvana 

Mauri vom 6.12.1945 hervorgeht.851 Trotzdem ist der Kontakt auf künstlerischer und 

privater Ebene nie ganz abgebrochen. Pasolini hat sich nach dem Krieg zu Arbeiten 

Mauris geäußert und einen kritischen Text zu dessen erster Ausstellung 

geschrieben.852 Fabio Mauri hat zu dieser Zeit expressiv gemalt (Abb. 77) und 

entsprach damit den künstlerischen Vorstellungen der Kommunisten und Pasolinis. 

Der nächste Schritt zur Zusammenarbeit war die Herausgabe einer Zeitschrift Ende 

der 1950er Jahre. Officina hieß das Projekt,853 dessen Neuausgabe im März 1959 im 

Verlagshaus Bompiani erschien. Es wurde diskutiert, inwieweit Mauri - der hier nicht 

als Literat und Künstler, sondern als Repräsentant des Verlagshauses fungierte - in 

die Redaktion der Zeitschrift miteinbezogen werden sollte. Pasolini erwähnt diesen 

Konflikt in einem Brief an die anderen Mitglieder der Redaktion.854 Die 

Zusammenarbeit endete katastrophal für das Verlagshaus, da Pasolini in der ersten 

                                                 
848 Laura Betti hat in einem Buch die Fälle aufgelistet, in denen Pasolini wegen seiner künstlerischen 
Produktion strafrechtlich verfolgt wurde. Betti (Hg.). 1977 
849 Vgl. Pasolini. 1976, S. 281-282 
850 Setaccio. 1942-1943 
851 Vgl. Pasolini. 1991, S. 68. Auch in einem Brief an Fabio Mauri kritisiert er, dass dieser sich zu viel um die 
Mädchen und zu wenig um die Literatur und Poesie kümmere. Siciliano. 1978, S. 61 
852 Pasolini. 1955 II, o. S.  
853 Die ersten Ausgaben sind von 1955 bis April 1958 erschienen. Hier veröffentlichten so wichtige 
Schriftsteller wie Gadda, Calvino, Pasolini und Sciascia. Nachdem Bompiani als Herausgeber fungierte, wurde 
die Redaktion erweitert und die Zeitschrift hieß Officina. Nuova Serie. Danach gab Mondadori die Zeitschrift 
heraus. Siehe hierzu: Ferretti. 1975 
854 Februar 1959. Brief Pier Paolo Pasolinis an die Redaktion Officina. In: Pasolini. 1988, S. 412 



 203 

Ausgabe ein papstfeindliches Gedicht veröffentlichte.855 Eine rechtliche 

Auseinandersetzung mit der katholischen Kirche war die Folge, in die auch der 

Verlag Bompiani und Mauri als Verantwortlicher verwickelt wurden.856 Die zweite 

Ausgabe der Zeitschrift fand bereits ohne die Beteiligung Bompianis und Fabio 

Mauris statt. 

 

Trotz dieser Episode bestand der Kontakt weiter. So war unter anderen der Literat 

Alberto Moravia ein Bindeglied zwischen den beiden, da Mauri als Verleger mit 

diesem zusammen arbeitete und zwischen Moravia und Pasolini eine enge 

freundschaftliche und künstlerische Bindung bestand.857 Im Jahr 1969 spielt Mauri im 

Film Medea von Pasolini eine Nebenrolle. Das entsprach der Vorgehensweise des 

Regisseurs, der oft mit Freunden, weniger mit professionellen SchauspielerInnen 

arbeitete. Es existiert eine Fotografie, die Pasolini bei einer Probe für Che cosa è il 

fascismo (Abb. 78) zeigt.858 Inwieweit Pasolini Anteil an diesem Projekt nahm und 

wie er die Performance beurteilte, ist nicht überliefert. Zu einem direkten 

künstlerischen Austausch kam es in Intellettuale von 1975.859 Die Verbindung von 

Kunst und Leben, Freundschaft und Kunstschaffen wird durch die Wahl des Ortes 

unterstrichen, an dem die Performance aufgeführt wird: Bologna. Hier haben beide 

erstmals künstlerisch zusammengearbeitet. Mit Intellettuale schließt sich der Kreis, 

denn es war die letzte gemeinsame Aktion vor dem gewaltsamen Tod Pasolinis im 

November 1975. Nach dem Tod Pasolinis hat sich Mauri weiterhin mit dem Schaffen 

des Freundes beschäftigt. So hat er Ausstellungen mitkuratiert und an Diskussionen 

über den umstrittenen Intellektuellen teilgenommen.860 Darüber hinaus ist er Mitglied 

im Fondo Pier Paolo Pasolini in Rom.  

 

 

 

                                                 
855 Pasolini. 1959, S. 37 
856 Vgl. Schwartz. 1995, S. 467 
857 Vgl. Moravia/Elkann. 1992, S. 194-196 
858 Das Foto hat nach seiner Entstehung ein Eigenleben bekommen. Mauri setzt es in seiner Fotocollage 
Ommaggio a Garzia Lorca von 1988 ein. Die Hommage an den spanischen Künstler ist gleichzeitig eine 
Hommage an Pasolini, der Lorca sehr schätzte. Die Abbildung wurde auch für ein Buchcover über Pasolinis 
Theatertätigkeit 2001 benutzt. Siehe: Siti/De Laude (Hg.). 2001 
859 Zu dieser Aktion entstanden viele Aufnahmen, die Mauri oft ausgestellt hat, so z. B. auch in einer 
Ausstellung in New York 1999. Foul Play. Thread Waxing Space 476. Broadway, New York City. 30.09. – 
20.10.1999. Kein Katalog 
860 Ausst. Kat. Berlin. 1994. In Symposien über Pasolini hat er öfter einen Vortrag gehalten z. B. bei 
Bologna incontri im November 1985. Siehe auch Mauri. 1998 IV 



 204 

7.2.1.1 Die Zeit des Faschismus 
 
Nur die letzten Jahre des Faschismus haben die Jugendfreunde Fabio Mauri und 

Pier Paolo Pasolini gemeinsam erlebt. Ihr Verhältnis zum Regime war nicht immer 

von denselben Vorgaben geprägt, so sind Unterschiede in den diversen 

Sozialisierungen beider Künstler zu erkennen. Beide haben aber direkte und 

indirekte Gewalteinwirkungen durchlitten. Pasolini hat seinen Bruder verloren, der im 

Partisanenkampf von Titorebellen ermordet wurde.861 Fabio Mauri war der älteste 

Sohn der Familie. Er sollte in die Armee eingezogen werden und konnte sich durch 

Flucht retten.862 Auf künstlerischer Ebene kam es in den Jahren des Faschismus zu 

einer ersten Zusammenarbeit, die für beide fruchtbar war. Die Monatszeitschrift Il 

Setaccio - die von November 1942 bis Mai 1943 von Mauri, Pasolini und anderen 

redaktionell betreut wurde863 – war ein Organ der faschistischen Jugend Bolognas, 

von der politischen Propaganda der Zeit geprägt und von Giovanni Falzone, einem 

Mitglied der faschistischen Partei, herausgegeben.864 Dieser hat in seinen Artikeln 

klar den ideologischen Leitfaden angegeben und in seinem antisemitischen 

Pamphlet vom Februar 1943 die Italiener dazu aufgerufen, konsequenter gegen den 

nemico interno, den inneren Feind – seiner Meinung nach den Juden - 

vorzugehen.865 Im Gegensatz zu dieser offiziellen Politik hat eine jüdische 

Schriftstellerin, Giovanna Bemporad, unter dem Pseudonym Giovanna Bembo ihre 

Gedichte und Essays in der Zeitschrift veröffentlichen können.866 Dies geschah 

natürlich ohne Wissen der Partei. 

 

In der Zeitschrift Il Setaccio sind gemeinsame ästhetische Grundlinien der 

Protagonisten zu entdecken. Vor allem die Zeichnungen lassen stilistische 

Ähnlichkeiten erkennen: die unterschiedlichen Künstler haben einen kräftigen 

Zeichenstrich; sie tragen ihre Kohlezeichnung pastos auf. Allen gemeinsam ist ein 

figurativ-erzählerisches Moment. Pasolinis Zeichnungen heben sich durch einen 

stärkeren Reduktionsgrad und eine verdichtete Erzählstruktur hervor. Der Mensch ist 

das Sujet der Bilder. Mauri veröffentlichte feine Federzeichnungen, in denen ein 

                                                 
861 Der XVI Brief von Pasolini handelt vom Tod seines Bruders. Pasolini. 1976 II, S. 43-49 
862 Die Schwester des Künstlers Silvana Mauri Ottieri schildert in einem Gespräch mit der Autorin diese 
Ereignisse eindringlich. Nach ihren Angaben hat der Bruder danach seinen ersten Selbstmordversuch 
unternommen. Gespräch am 22.06.2000 in Mailand  
863 In den letzten beiden Ausgaben wird Mauri nicht mehr als Redakteur genannt. Il Setaccio. Nr. 5. März 
1943; Nr. 6. Mai 1943 
864 Setaccio. 1942-1943 
865 Vgl. Falzone. 1943, S. 2 
866 Serra. 1976, S. XV 



 205 

Individuum im Zentrum steht. Mit wenigen Strichen entwickelt er ein Menschenbild, 

das keineswegs der dynamisch-fortschrittsgläubigen Mentalität der Faschisten 

entspricht. Nachdenklich, nach innen gewandt starren die abgebildeten Menschen 

ins Leere - versunken, tragisch überhöht. Mit seiner tradierten Zeichentechnik stellt 

er allerdings keine neuen Anforderungen an die Sehgewohnheiten der 

Betrachtenden. Der Künstler realisiert darüber hinaus seine ersten 

Selbstdarstellungen. In einer Zeichnung zeigt er sich ernst, in fast priesterlicher 

Haltung mit zusammengefalteten Händen und halb geschlossenen Augen.867 Ein 

anderes Portrait zeigt ihn wie Gulliver als Riesen an einer einsamen Bucht (Abb. 79). 

Er wirkt gestrandet, mit angezogenen Knien blickt er die Betrachtenden kritisch an. 

Der sensible Künstler tritt erstmals seinem Publikum entgegen.868 Verlassenheit und 

Selbstzweifel sind abzulesen. Die Zeichnung hat ein narratives Element, da im 

Hintergrund das Meer und ein Schiff zu erkennen sind. Soll dies nicht nur auf den 

Gestrandeten, sondern auch auf Flucht hinweisen? Im Gegensatz dazu steht eine 

ähnliche Zeichnung Pasolinis, auf der ein Junge mit angewinkelten Beinen 

dargestellt ist (Abb. 80). Seine reduzierte Komposition lässt den Menschen an sich 

unmittelbar in Erscheinung treten.  

 

Neben der Selbstdarstellung äußert sich Mauri theoretisch über die Rolle der Kunst 

und des Künstlers. Er plädiert für eine Grenzüberschreitung in der Kunst und sieht 

nur darin die Möglichkeit zu ihrer Verbreitung und zu Erhöhung ihrer 

Kommunikationsfähigkeit.869 Die abstrakte Kunst lehnt er in dem Artikel ab. Er fordert 

vielmehr eine harmonische Vereinigung von Form und Inhalt aus der göttlichen 

Intuition des Künstlers. Selbstüberzeugt reflektiert Mauri über die besondere Stellung 

des Künstlers, der als Halbgott bezeichnet wird. „Dovrebbe esistere una Città del 

Sole per gli artisti. Semidei onnipotenti, per sbaglio tra gli uomini.”870 Kann man in 

diesen Aussagen einen ironischen Unterton erkennen? Möglich erscheint dies. Doch 

betont Mauri auch in einem anderen Artikel die Göttlichkeit des Künstlers. „Proprio 

ora che l'artista è alla ricerca della sua divinità: che è originalità, personalità, morale 

artistica.”871 Selbstbewusst tritt er für die Rezeption der zeitgenössischen Kunst ein 

                                                 
867 Abb. in: Setaccio. Nr. 2, S. 15 
868 Stilistisch nimmt Mauri diese Phase nochmals in den 1950er Jahren auf. 
869 Vgl. Mauri. 1942, S. 8 
870 „Es müsste eine Stadt der Sonne für die Künstler geben. Allmächtige Halbgötter, die sie sind, nur wegen 
eines Fehlers unter den Menschen.” Übersetzung der Autorin. Ebd. 
871 „Gerade jetzt, wo der Künstler auf der Suche nach seiner Göttlichkeit ist, die aus der Originalität, dem 
Charakter und der künstlerischen Moral besteht.” Übersetzung der Autorin. Mauri. 1943, S. 18 



 206 

und betont deren Leistungsfähigkeit. Der genialistische Gedanke verbindet sich mit 

einem moralischen Aspekt. Kunst muss offenbar etwas leisten und das nicht nur 

innerhalb des eigenen Kontextes. 

 

Wo ist in diesen scheinbar unpolitischen Beiträgen der politische Impetus zu finden? 

Das Selbstbewusstsein, das aus den Essays spricht - Pasolini argumentiert 

ähnlich872 - kann als Wille zur Ausformung einer über der Gesellschaft stehenden 

Intellektuellenschicht gelesen werden. Wenn man außerhalb der Gesellschaft agiert, 

steht man auch über der Politik. Es wird ein überspanntes Selbstbild transportiert, 

das sehr wohl mit der faschistischen Politik der unterschiedlichen Wertigkeit von 

Menschen in Zusammenhang gebracht werden kann. Demgemäß spricht Pasolini in 

einem Artikel von einer kulturellen Vorherrschaft Italiens innerhalb Europas, die sich 

auch politisch auswirken könnte.873 Mauri bezieht die Leistungskraft der Avantgarde 

auf die göttliche Intuition des Künstlers. Pasolini nimmt neben den chauvinistischen 

Tönen eine kritische Haltung gegenüber der aktuellen Kunst in Italien ein. Bei all 

seiner Begeisterung für die italienische Kultur konstatiert er, dass sie aktuell ein 

wenig restriktiv und schematisch sei. Warum das so ist, darüber schweigt er sich 

aus. In einem faschistischen Organ offene Kritik gegen das System zu äußern, ist 

unmöglich. Eine Mischung aus Größenwahnsinn und Problembewusstsein scheint 

eine Möglichkeit zu eröffnen, sich nicht zu sehr an das System anzubiedern, ohne es 

kritisch zu hinterfragen. Kehrt man sich von den Worten ab und dem Bildmaterial zu, 

so werden Vereinzelung, Verlassenheit und die Suche nach einem Ich offenbar, die 

nicht mit dem Bild einer zum Kampf bereiten, faschistischen Jugend vereinbar sind. 

Das Dilemma zwischen Repräsentation des Regimes durch sein Publikationsorgan 

auf der einen und der Neutralität oder latent kritischen Haltung in der künstlerischen 

Produktion auf der anderen Seite ist aber nicht zu überwinden. Man hat sich von dem 

Regime fördern lassen und dies wird nicht nur an der redaktionellen Arbeit der 

Künstler deutlich. Pasolini war als Vertreter der Jugend Italiens in Weimar, Pasolini 

und Mauri sind als Mitglieder der faschistischen Jugend mit der HJ in Florenz 

zusammengetroffen. 

 

                                                 
872 Vgl. Pasolini. 1943, S. 3 
873 „...per ragione di un antico amore che lega l'Europa alla civiltà italiana, noi possiamo sperare di essere 
gli unici, in un prossimo futuro, ad avere tra le mani la cultura, ossia la spiritualità europea, il che sarebbe assai 
importante, anche politicamente...” Ebd. 



 207 

Diese Ambivalenz wird in der italienischen Forschung bis dato nicht aufgezeigt. Zwar 

kann nicht verschwiegen werden, dass Il Setaccio eine Zeitschrift der G.I.L war. Es 

wird aber betont, dass es damals die einzige Möglichkeit darstellte, überhaupt zu 

publizieren und wird damit legitimiert. Trotz der eindeutig faschistischen Tendenzen 

der Zeitschrift wird von den wenigen Interpreten874 hervorgehoben, dass die jungen 

Intellektuellen in ihren Essays und Zeichnungen ein dem Faschismus gegenläufiges 

Kulturverständnis und damit in einem faschistischen Organ einen antifaschistischen 

Standpunkt vertreten hätten.875 Das Augenmerk der Forscher richtet sich vor allem 

auf Pasolini, der die meisten Artikel und Zeichnungen im Il Setaccio veröffentlicht hat, 

aber auch als der signifikanteste Intellektuelle gilt. Seine antifaschistische Haltung in 

der Nachkriegszeit wird betont und diese mit seinen Aktivitäten während 

faschistischer Zeit gleichgesetzt. Die vorgeformten Einstellungen werden über die 

eigentlichen historischen Begebenheiten gestellt, und Pasolini als linker Mythos 

bestätigt. 

 

 

7.2.2 Salò o le 120 giornate di Sodoma - Faschismus und Antifaschismus in 
den Werken Pasolinis 
 
Pasolinis Kritik am Kapitalismus ging so weit, den von ihm als archäologisch876 

etikettierten Faschismus im Gegensatz zu dem der italienischen Nachkriegszeit zu 

verharmlosen. In seinen ersten Romanen nach 1945 wird dementsprechend das 

Thema Faschismus nicht explizit aufgegriffen. Eine offensive Aufarbeitung ist erst bei 

dem Film Salò o le 120 giornate di Sodoma von 1975 zu attestieren.877 Der Titel 

nimmt Bezug auf die letzten Kriegsjahre. In Salò wird nach dem Sturz und der 

Vertreibung Mussolinis aus Rom dessen neue Regierung unter der Führung der 

Nationalsozialisten eingerichtet.878 Ein weiterer Bezugspunkt des Filmes wird 

ebenfalls über den Titel transportiert, es ist das berühmt berüchtigte Werk des 

Marquis de Sade. Außerdem ist mit der Erwähnung des Ortes Sodom ein Bezug auf 

die Bibel auszumachen. Wie in der Kunst, so gab es auch im Film in Italien eine 

Strömung, die sich dem antifaschistischen und kommunistischen Diktum 

                                                 
874 Über Pasolini haben oft Freunde und Bewunderer geschrieben. Seine Briefe sind von Freunden 
veröffentlicht, Biografien publiziert worden. 
875 Vgl. Serra. 1976 
876 Pasolini. 1976 II, S. 20 
877 Murri. 2001 
878 Die offizielle Bezeichnung war Repubblica Sociale Italiana. Vgl. De Felice. 1998, S. 75-81 



 208 

verschrieben hat, der so genannte Neorealismo.879 Der erste Film der unmittelbaren 

Nachkriegszeit, der den Faschismus thematisiert, ist der im Jahr 1945 ausgestrahlte 

Film Roma: città aperto von Roberto Rossellini.880 In diesem Werk wird der deutsche 

Nationalsozialismus als negative Folie benutzt, um die italienische Resistenza als 

positives Gegenbild zu entwerfen. Eine Neubewertung des Faschismus setzt im Film 

- ähnlich wie in Literatur, Kunst und Gesellschaft - Ende der 1960er, Anfang der 

1970er Jahre ein. 

 

Zwei heftig umstrittene Filme sind in den 1970er Jahren von Pier Paolo Pasolini und 

der italienischen Regisseurin Liliana Cavani produziert worden. Sowohl in Salò o Le 

120 giornate di Sodoma als auch in dem Film The night porter - Portiere di notte von 

Liliana Cavani aus dem Jahr 1974 wird ein Zusammenhang zwischen Sexualität und 

faschistischer Gewalt hergestellt. In Pasolinis Film werden männliche und weibliche 

Jugendliche von Faschisten in ihren Dörfern zusammengetrieben. Sie werden einer 

sexuellen Selektion unterzogen. Wer schiefe Zähne hat oder nicht gefällt, wird 

aussortiert und ermordet. Die anderen Jugendlichen werden in ein großes Anwesen 

gebracht und dort von den Faschisten und deren weiblichen Helferinnen gequält und 

sexuell erniedrigt. Pasolini zeigt sehr drastisch die sexuelle Pervertierung der 

degenerierten bürgerlichen Gesellschaft und die Mächtigen in all ihrer Doppelmoral, 

sei es den homosexuellen Priester, oder den 56jährigen, pädophil veranlagten 

Professor. Er bezieht sich auf de Sade, aber auch auf den italienischen 

Dichterfürsten Dante Alighieri und inszeniert eine Göttliche Komödie, die die 

Betrachtenden nur in die Hölle führt. Die Jugend wird in dieser Hölle von den alten 

verdorbenen und korrumpierten Machthabern verführt. 

 

Meist ist diese Verführung aber nicht freiwillig, sie basiert auf Terror und Gewalt. 

Sexualität und Tod gehen eine unfreiwillige Melange ein. Akteure werden ermordet, 

da sie sich den (sexuellen) Wünschen der Mächtigen widersetzen oder weil es zum 

freiwilligen sexuellen Kontakt zwischen einer schwarzen Bediensteten und einem 

faschistischen Wachmann kommt. Dieser wird denunziert und während des Aktes 

erschossen. Vor seiner Erschießung reckt er den rechten Arm zum kommunistischen 

Gruß. Das kann als ein Zeichen des direkten Widerstands gegen die Faschisten 

gelesen werden und als Beweis dafür, dass der Wachmann im Tod seine wahre 
                                                 
879 Vgl. Brunetta. 1995, S. 444 
880 Alle besprochenen Filme wurden von der Autorin gesichtet und ausgewertet.  



 209 

Überzeugung zeigt. Sexualität konnte im Nationalsozialismus tödliche Folgen haben. 

Die so genannte „Rassenschande” - darunter verstand man die „Vermischung” des 

„reinen” arischen Blutes mit „minderwertigen” Rassen - konnte mit dem Tod bestraft 

werden. Pasolini zeigt die italienische Variante der „Rassenschande”, da sich der 

Rassismus im italienischen Faschismus originär gegen die schwarze Bevölkerung 

wandte.881 Pasolini tituliert diesen Abschnitt seines Filmes bezeichnenderweise mit 

Höllenkreis des Blutes. 

 

Der Philosoph Peter Sloterdijk weist in seiner Schrift Kritik der zynischen Vernunft882 

auf den zynischen Charakter des Filmes hin. Dieser ist vor allem in der Schlussszene 

auszumachen: Knaben tanzen in einem gutbürgerlich eingerichteten Zimmer 

miteinander, während vor dem Fenster Menschen gefoltert und gequält werden. Die 

Werte der Gesellschaft werden mit Füßen getreten, und es herrscht eine Form des 

Anarchismus, der auf Gewalt und Gleichgültigkeit beruht. Pasolinis Antwort auf den 

Faschismus ist zynisch, er führt damit aber in erster Linie den Zynismus des Systems 

drastisch vor Augen. Mit der extremen Darstellung von Formen der sexuellen 

Pervertierung - menschliche Exkremente als stimulierendes Mittel - sollen vor allem 

die Machtverhältnisse, die zu einer solchen Negierung der Werte führen können, 

kritisiert werden. In der letzten Szene des Films werden auch andere moralische 

Urteile gefällt. Pasolini komponiert einen bühnenhaften Raum, der mit Werken der 

Futuristen ausgestattet ist. Die Grenzüberschreitung zwischen Kunst und Film 

fungiert nicht nur als ästhetisches Moment, der Regisseur propagiert ein politisches 

Urteil gegen eine bestimmte Kunstrichtung, da er hier möglicherweise die Bindung 

des Futurismus an den Faschismus kritisiert. 

 

Die Kombination von Sex und Gewalt stellt auch in dem Film The night porter - 

Portiere di notte von Liliana Cavani das Hauptthema dar. Die Regisseurin verbindet 

in ihrem Werk sadomasochistische Sexpraktiken883 mit der Verfolgungs- und 

Schuldthematik während und nach dem Nationalsozialismus. Sie schildert die 

Geschichte einer Auschwitzüberlebenden, die im Wien der Nachkriegszeit ihrem 

ehemaligen Verfolger begegnet, der nun Nachtportier in einem Hotel ist. Die Frau 
                                                 
881 Vgl. Mantelli. 1998, S. 16-18 
882 Vgl. Sloterdijk. 1998, S. 480 
883 Bemerkenswert ist, dass sich Cavani und Pasolini im Zusammenhang von Sex und Gewalt auf das Alte 
Testament beziehen. Pasolini mit der Nennung Sodoms, in Cavanis Film wird der zum Singen und Tanzen 
gezwungenen Gefangenen der Kopf eines Mithäftlings präsentiert, über den sie sich bei ihrem Vergewaltiger 
beklagt hatte. Der Bezug zu Johannes dem Täufer und Salome ist evident. 



 210 

wurde während ihres Aufenthalts im Lager von dem Mann zu Sexualakten 

gezwungen. Als Hotelgast nimmt sie erneut den sexuellen Kontakt zum Täter auf. 

Freiwillig? Scheinbar ja. Am Ende werden beide von einer Elite alter 

Nationalsozialisten, die immer noch eine große Macht in der Gesellschaft haben, 

ermordet. Der Nachtportier und ehemalige SS Offizier tritt in der letzten Szene als 

Gestapobeamter auf. Die Frau trägt ein Kleid, das sie als sexuelles Opfer 

symbolisiert, da sie dieses Kleid bereits im KZ bei Sexualakten tragen musste. Auf 

einer Brücke werden beide von hinten erschossen. Die Symbolik ist evident: Ein 

Entkommen aus den historischen Rollen ist nicht möglich, weder gesellschaftlich, 

noch privat. Das Opfer bleibt das Opfer, der Täter der Täter. Gleichzeitig wird der 

SS-Mann zum Opfer, da er einen Ausbruch aus der Vergangenheit versucht und 

damit die nationalsozialistische Idee und seine ehemaligen Komplizen gefährdet. Die 

Szenen bei Cavani sind weniger drastisch als bei Pasolini, die sadomasochistischen 

Praktiken werden nur angedeutet. Eine moralisch ästhetische Grenze überschreitet 

sie meiner Meinung jedoch, indem sie die Opfer in den Konzentrationslagern 

während der sexuellen Gewaltszenen einblendet und damit eine grotesk-

abschreckende Szenerie schafft. Brisant wird der Film auch durch die Frage, ob sich 

das Opfer freiwillig dem Täter hingibt und aus welchen Gründen dies geschieht. 

 

In dem Film Una giornata particolare von Ettore Scola aus dem Jahr 1977 wird die 

libidinöse Bindung der Italiener an Mussolini thematisiert. Eine Frau lebt mit ihren 

Kindern und ihrem Mann unter dem Regime Mussolinis in einem Wohnkomplex in 

Rom. Die Familie ist faschistisch geprägt, alle sind in der Partei oder in anderen 

faschistischen Organisationen. Die Familienmitglieder bereiten sich auf eine 

faschistische Kundgebung vor: Hitler trifft Mussolini in Rom 1938. Antonietta (Sophia 

Loren), die Familienmutter, bleibt zu Hause, um sich um das Essen zu kümmern, 

schwärmt aber von ihren Helden Hitler und Mussolini. Während der Abwesenheit 

ihrer Familie entwickelt sie eine auch sexuelle Beziehung zu dem Nachbarn, der als 

antifaschistischer Intellektueller gilt. Durch die Andeutungen der faschistisch-

denunzierenden Portierfrau - die neben der Hausfrau und dem Widerstandskämpfer 

die einzige Person in dem Wohnkomplex ist, die nicht auf die Kundgebung gegangen 

ist - erfährt man, dass er homosexuell veranlagt ist. Scola schildert die Annäherung 

des Unmöglichen, sowohl auf politischer wie auf privater Ebene. Die Abwendung der 

Frau von ihrem faschistischen Ideal, das nicht von rationalen Elementen geleitet 



 211 

wird, sondern von Emotionen und einem Gefühl des ”Verliebt-seins” in den Duce, 

wird nicht über Argumente gelöst, sondern über Emotionen und sexuelles Begehren.  

 

Scolas Film beleuchtet das antifaschistische Diktum und arbeitet gleichzeitig die 

Begeisterung der italienischen Bevölkerung für den Faschismus auf. Die 

faschistische Familienstruktur, die begeisterte Hausfrau und die omnipräsente 

Propaganda stehen dem Individualisten gegenüber, der außerhalb des Regimes 

steht. Zwar polemisiert die Hausfrau gegen Minderheiten, doch lässt sie sich auf 

privater Ebene sehr wohl mit diesen theoretisch verunglimpften 

Gesellschaftsgruppen ein. Die emotionale Bindung an den Duce ist abstrakt, die zu 

einem homosexuellen Widerstandskämpfer ebenfalls. Beides wird weder heroisiert, 

noch verteufelt. Klar wird jedoch, dass die begeisterte Faschistin nicht wirklich von 

ihren Vorbildern überzeugt ist. Korrumpiert von der faschistischen Macht scheint nur 

die Portierfrau. Sie steht als Sinnbild der Menschen aus kleinen Verhältnissen, die 

die Macht, die ein totalitäres System ihnen gibt, missbrauchen. So werden 

Möglichkeiten des Denunziantentums in einem totalitären Staat aufgezeigt, die 

wichtigsten Aspekte von Terror und Propaganda kurz aufgegriffen und ein Bild des 

Faschismus zwischen Anpassung und Widerstand gezeichnet.  

 

All diesen Filmen ist gemeinsam, dass sie viel Aufmerksamkeit auf sich gezogen und 

zu Diskussionen Anlass gegeben haben. Die Werke Cavanis und Pasolinis haben 

wegen ihrer sexuellen Implikationen zum Skandal geführt.884 In der Rezeption des 

Filmes Salò von Pasolini ist weniger die Aufarbeitung der faschistischen 

Vergangenheit als vielmehr der sexuelle Tabubruch akzentuiert worden. In vielen 

Ländern wurde nur eine zensierte Fassung gezeigt.885 Trotz der heftigen Reaktionen 

auf die Filme entsprechen sie einem Zeitgeist,886 zeigen die Suche nach der 

absoluten Grenzüberschreitung, die zu einer Neuorientierung führen sollte. Cavanis 

italienisch-englische Koproduktion zeigt drastisch ein komplexes Opfer-

Täterverhältnis auf, wobei die Befreiung von sexuellen Zwängen durch die 1968er 

Bewegung nachwirkt. Die in Deutschland vorherrschende Zurückhaltung im Umgang 

mit dem Thema der Shoah wird aufgebrochen. Die Regisseurin konfrontiert das 

italienische Publikum nicht mit der eigenen Vergangenheit; sie lässt die Geschichte 
                                                 
884 Vgl. Cinema. 1996, S. 349 
885 Ausst. Kat. Berlin. 1994, S. 156; Betti (Hg.). 1977, S. 213 – 218 
886 Auffällig ist auch, dass das Essay Susan Sontags über die Verbindung von sadomasochistischen 
Praktiken und nationalsozialistischen MachtZeichen ebenfalls Mitte der 1970er Jahre erschienen ist. 



 212 

vielmehr in Wien spielen. Im Gegensatz dazu hat sich Pasolini an die italienischen 

Verhältnisse gewagt. Scolas Film hat die Jahre des Consenso, der Zustimmung der 

Italiener zu Faschismus und Nationalsozialismus, thematisiert. Das durchbricht das 

antifaschistische Dogma. In diesem Sinn geht er auch über die Aufarbeitung 

Pasolinis hinaus, der vorwiegend die kleinen Leuten und die Jugend als Opfer 

wahrnimmt. Die Kritik an den Verhältnissen im Faschismus ist bei Pasolini außerdem 

auch immer wieder eine Kritik am Kapitalismus. Er hat mit seinem Film implizit auf 

die Nachkriegsgesellschaft in Italien und die Kontinuitäten zum Faschismus 

aufmerksam gemacht. Die faschistische Elite ist seiner Ansicht nach identisch mit 

den Eliten der italienischen Gesellschaft nach 1943. 

 

Die Regisseurinnen und Regisseure arbeiten mit der These, dass Macht sexuelle 

Anziehungskraft besitzt. Das Wesen der Macht hat nach den Philosophen Michel 

Foucault und Gilles Deleuze auch ein wollüstiges Moment, das Volk begehrt die 

Macht,887 es sei von der Macht erotisiert. Das spiegeln die italienischen Produktionen 

wider und zeigen damit die Ambivalenz der Macht auf. Auf der einen Seite ist sie 

repressiv, auf der anderen Seite hat sie eine Aura, der sich viele freiwillig 

unterwerfen wollen, um daran zu partizipieren. Nietzsche hat diesen Wille zur Macht 

analysiert. Dieses Schlagwort wird von dem Kunsthistoriker Beat Wyss wiederum als 

Begrifflichkeit auf die Kunst übertragen, die seiner Meinung nach in bestimmten 

Situationen an der Macht partizipieren will.888 Mit Pasolinis Inszenierung des 

Futurismus nach Marinettis Prägung wird auch dieser Aspekt akzentuiert. Der 

Dynamismus in der Kunst wird mit dem der Politik gleichgesetzt; Kunst und Leben 

verschwimmen zu einer gefährlichen Einheit. 

 

 

                                                 
887 Vgl. Foucault. 1978a, S. 104 – 117; Foucault. 1996a, S. 114 
888 Vgl. Wyss. 1996 



 213 

7.2.3 Unterschiede und Gemeinsamkeiten der künstlerischen Aufarbeitung 
 
Die Aufarbeitung des Faschismus und Nationalsozialismus verläuft bei Fabio Mauri 

und Pier Paolo Pasolini ähnlich. Die beiden Künstler betonen eine Traumatisierung 

durch die Ereignisse und diagnostizieren bei sich selbst einen irreversiblen 

psychischen Verlust,889 beide beschwören ihre verlorene Jugend. Mauri setzt diesen 

persönlichen Aspekt in seiner Kunst explizit um, Pasolini macht den Bezug zur 

eigenen Jugend in seinen Werken nicht so deutlich. Die Jugend an sich und deren 

zerstörte Unschuld stehen jedoch bei beiden im Zentrum der künstlerischen 

Auseinandersetzung. In Mauris Che cosa è il fascismo wird die Verführung durch die 

Propaganda und die totale ästhetische Durchdringung des Staates gezeigt. Die 

Jugend als Opfer wird in Pasolinis Film psychisch erfahrbar. Gleichwohl wird sie nicht 

nur als passives Opfer, sondern auch als widerständig dargestellt. Das 

antifaschistische Paradigma ist bei Mauri weniger zu erkennen als bei Pasolini, der 

mit dem Jugendlichen, der den kommunistischen Gruß zeigt, ein klares Credo gegen 

den Faschismus setzen lässt. Solche Heroen sind Mauris Jugendliche nicht, sie 

stehen im System als zu Verführende und Verführte da. Die jüdischen Opfer werden 

in Ebrea durch eine junge Frau symbolisiert. Die Leidtragenden scheinen immer jung 

und unschuldig, egal auf welcher Seite sie stehen. Das unterstreicht die These der 

unmittelbaren Nachkriegszeit, die Jugendlichen seien nicht zur Verantwortung zu 

ziehen. Gleichzeitig wird ihre Indoktrinierung aufgezeigt und damit die Frage 

aufgeworfen, inwieweit die Propaganda in ihnen auch nach dem Fall des Regimes 

nachgewirkt haben mag. Mauri reflektiert über die Manipulationsfähigkeit und die 

Schuld in der Natur des Menschen, Pasolini stellt vor allem die korrupten Machthaber 

bloß. Einige der Jugendlichen lassen sich verführen, andere bleiben hart und 

widerständig. Im Hinblick auf eine explizit marxistische Ausrichtung ist bei Mauri und 

Pasolini eine divergierende Haltung auszumachen. Mauri zeigt nicht die armen oder 

die reichen Jugendlichen, sondern alle als potentiell verführbar. Trotzdem stellt er 

auch den bourgeoisen Charakter des nationalsozialistischen Regimes bloß und 

negiert dessen scheinbar proletarische Ausrichtung. Seine Kritik am 

Nachkriegsitalien ist weniger spürbar als bei Pasolini. 

 

                                                 
889 Vgl. Pasolini. 1976, S. 281 



 214 

Pier Paolo Pasolini skizziert ein Bild des Faschismus zu einer Zeit, in der nicht mehr 

allein die Italiener für die Verbrechen verantwortlich gemacht werden können, 

sondern die Nationalsozialisten de facto über Norditalien herrschten.890 Die 

Repubblica Salò stand unter der Regie Hitlers. Mauri konkretisiert seinen zeitlichen 

Rückbezug, in dem er auf ein historisches Ereignis 1938 verweist, auf das er sich in 

seiner anachronistischen Theaterperformance bezieht. Er thematisiert wie Scola die 

Jahre des Consenso. Im Hinblick auf die Problematik des Rassismus ist Pasolinis 

Ansatz spezifischer. Er stellt ihn nur in einer Szene dar, zeichnet dann aber den 

originär italienischen Rassismus nach. Im Gegensatz zu Pasolini setzt Mauri das 

italienische Publikum nicht seinen eigenen rassistischen Traditionen aus, da er mit 

Ebrea den Rassismus nationalsozialistischer Prägung anprangert. Mauri betont aber 

gleichzeitig, dass für ihn der Antisemitismus stellvertretend für alle Ausformungen 

des Rassismus steht, damals wie heute. Pasolini und Mauri legen unterschiedliche 

tabuisierte Motive offen, verschließen sich jedoch wiederum anderen Realitäten und 

historischen Problemfeldern. 

 

Mauris Performance Che cosa è il fascismo scheint im Vergleich mit dem 

skandalösen Werk Pasolinis gemäßigt.891 Seine Provokation besteht in der Evokation 

des Faschismus, da diese als eine Art der Affirmation verstanden werden kann. Bei 

Ebrea können das nackte Mädchen, das den Stern legt, und die distanzierte 

Inszenierung Ablehnung hervorrufen. Mit seiner radikalen Akzentuierung sexueller 

Perversionen hat Pasolinis Salò mehr Diskussionen nach sich gezogen. Das war - 

wie bereits angemerkt - ein allgemeines Phänomen der Pasolinirezeption.892 Die In-

Frage-Stellung aller gesellschaftlichen Werte und Ordnungsprinzipien schockiert. Die 

Aufarbeitung des Faschismus ist dabei nur eine Möglichkeit, harsche Kritik am 

Zeitgeschehen zu äußern. Inwieweit wird der Faschismus von Pasolini also nur als 

Folie benutzt, um auf Gewalt und Repressionen im Allgemeinen hinzuweisen? Er 

analysiert in seinem Film teilweise sehr genau das faschistische Regime und dessen 

Repressalien. Auf der anderen Seite zielt seine Kritik auf die gesellschaftlichen 

Begebenheiten der Nachkriegszeit ab und auf den Consumismo, der seiner Meinung 

                                                 
890 In der italienischen Geschichtsschreibung wird das Ende des Faschismus und der Anfang der 
italienischen Republik nicht auf das Kriegsende 1945, sondern auf die Entmachtung Mussolinis 1943 festgesetzt. 
Die Repubblica Salò nimmt eine Sonderstellung ein. Die wirren Endkriegsjahre gelten als Geburtsstunde der 
italienischen Demokratie. Siehe z. B.: Ginsberg. 1998 
891 Mauri weist selbst auf die Zensur hin. So wollte man ihm auf der Biennale 1974 den Ausstellungssaal 
verweigern, doch Künstler wie Vedova hatten sich für ihn eingesetzt. Mauri. 1993 II, S. 94 
892 Vgl. Betti (Hg.). 1977 



 215 

nach die Jugend mehr verführt als der Faschismus. Das diktatorische Regime wird 

zu einem Phänomen einer kleinen Elite stilisiert, die Masse scheint latent oder 

offensiv widerständig. Roland Barthes kritisiert in einer Interpretation des Filmes 

Pasolinis Analogieschlüsse.893 Wenn sich Kunst mit dem Faschismus 

auseinandersetzt, so müsse sie das analytisch und kritisch tun. Er sei nicht als 

Kulisse zur Thematisierung anderer Problemfelder geeignet. Mauri analysiert und 

dokumentiert die Zeit der Herrschaft Mussolinis und Hitlers sehr genau. Obwohl er 

auf theoretischer Ebene den historischen Faschismus verallgemeinert, da er ihn als 

das Böse an sich verstanden wissen will, stellt seine detaillierte Repräsentation das 

System präzise nach. 

 

Bei beiden Künstlern ist eine Tendenz zu einer religiös-rituellen Aufarbeitung des 

Faschismus auszumachen. In Salò werden religiöse Opferriten der Ägypter 

nachgestellt, die drei Höllenkreise scheinen als rite de passage zu funktionieren. 

Mauris spirituelle Anleihen an Ignatius von Loyola konterkarieren den historisch-

analytischen Prozess. Durch das Ritual intendiert er nicht nur eine kritische, sondern 

eine emotional unterbewusste Einbeziehung des Publikums. Die Partizipierenden 

sollen in einen tranceartigen Zustand versetzt werden. Mauris Performances sind 

jedoch als unterkühlt bezeichnet worden, und der Schriftsteller Alberto Moravia 

spricht in Zusammenhang mit Pasolinis Film ebenfalls von einer kalten Aktion.894 

Mauris Werke sind ein repetierendes rituelles Gedächtnistraining, das einem 

geschichtlichen Bewusstsein entspricht, das assoziative und analytische Elemente 

verbinden soll. Die ausschließliche Versenkung ist nicht intendiert; beide Künstler 

arbeiten mit einer Methode, die rational und emotional ansprechen soll. Die Analyse 

hat gezeigt, dass beide Künstler die Dialektik zwischen Geist und Seele in ihrer 

Kunst aufheben und das Publikum total erfassen wollen. 

 

Einheit streben die Künstler auch durch die Wahl ihrer künstlerischen Mittel an. Sie 

arbeiten intermedial, jede Sprache und jedes reale Objekt wird als gleichwertiges 

Element begriffen. Es konnte keine Hierarchisierung der Medien festgestellt werden, 

alles scheint in einer Idee zusammenzulaufen, die ein eigenes Universum 

aufscheinen lässt. Pasolini war auf allen künstlerischen Gebieten aktiv. Seine 

kreativen Arbeiten sind in der Literatur, der Bildenden Kunst, dem Film und dem 
                                                 
893 Vgl. Barthes. 2001 II, S. 169-170 
894 Vgl. Moravia. 2001, S. 175 



 216 

Theater zu verorten. Er setzt auf allen Ebenen seine unterschiedlichen Fähigkeiten 

ein, und schafft so eine Art Gesamtkunstwerk. In Filmen wie Medea und Il Vangelo 

secondo Matteo kreiert Pasolini theaterähnliche Szenen. Der Rückgriff auf barocke 

Inszenierungstechniken wird beiden Künstlern zugesprochen, so sollen auch die 

Filme Pasolinis ein barockes Verständnis des Spektakels zeigen.895 Diesen formalen 

Aspekten entspricht eine inhaltliche Fixierung auf das Thema Gewalt, Negativität und 

Tod.896 Mauri bleibt dabei abstrakter, er zeigt nie direkt Gewalttaten. Der obsessive 

Bezug auf das Thema Tod wird vor allem in den künstlerischen Arbeiten Pier Paolo 

Pasolinis erkannt. Tod und Sterben, Unendlichkeit und Endlichkeit des Menschen 

treten hier immer wieder in Erscheinung, wobei der Mond als Synonym für Nacht und 

Tod steht.897 Fast alle seine Filme, Bücher und Gedichte enden mit dem Tod der 

ProtagonistInnen oder implizieren die Todesproblematik. Tod wird mit sexuellen 

Themen in Verbindung gebracht wie in seinem Film Salò o le 120 giornate di 

Sodoma.898 Die vermeintlichen Gegensatzpaare Gut und Böse, Ritual und Profanität 

werden von ihm präzisiert und zugleich aufgehoben. Die totale Auflösung durch den 

Tod, der nicht nur als privates sondern als gesellschaftliches Ereignis erlebbar 

gemacht wird, setzt der Dialektik ein Ende. Beide Künstler wollen vermitteln, wobei 

die Adressaten der Botschaft nicht immer identisch sind: Pasolini spricht mehr die 

Arbeiterschaft, Mauri eher die Intellektuellen an. Die Annäherung und Äquivalenz von 

Kunst und Leben propagieren beide. Pasolini will mit seiner Kunst Einfluss auf die 

Gesellschaft nehmen. Er wählt dazu eine Bildsprache, die experimentell aber 

darstellend ist. Mauris ideologischer Ansatz ist offensichtlich, wobei er immer sehr 

konkret die Ereignisse schildert.  

 

Wie Mauri und Pasolini die so genannten ideologischen Werke des anderen beurteilt 

haben, ist nicht immer zu klären. Mauri wird im Buch Requiem für Pasolini zu Salò 

befragt. Seine Antwort fällt negativ aus, er sei nicht glücklich mit dem Film 

gewesen.899 In einem Interview mit der Kunsthistorikerin Arianna Antoniutti kritisiert 

                                                 
895 Vgl. D'Ascia. 2000, S. 196 
896 Vgl. ebd., S. 193-207 
897 Der Mond als Zeichen einer Zeiteinheit wurde in der Ausstellung Le temps, vite in Paris 2000 
akzentuiert. Abteilung 1. Gestirne. Ausst. Magazin Paris. 2000  
898 Dieser letzte Film Pasolinis entstand 1975. Von Interesse ist in diesem Kontext auch, dass Pasolini sich 
auf die Divina Comedia Dantes bezieht, in dessen Werk die Todes- und Jenseitsthematik im Zentrum steht. 
Inwieweit hier von einer italienischen Todeskultur und -tradition die Rede sein kann, soll nur bedingt diskutiert 
werden. Auffällig sind in Italien - vor allem in Sizilien - die Todesriten und die aufwändigen Gräber. Die Tradition, 
Bilder der Verstorbenen auf jede einfache Grabplatte anzubringen, zeigt die Verquickung visueller Erinnerung mit 
dem Tod. Erinnerung scheint stark visuell geprägt. Ausst. Kat. Rom. 1980a 
899 Schwartz. 1995, S. 939 



 217 

Mauri vor allem die Verurteilung des Futurismus in Pasolinis Film.900 Das kann 

jedoch nicht der einzige Grund der Ablehnung gewesen sein. Ob die Kritik auch 

ideologische Aspekte beinhaltet, wird nicht gesagt. Pasolinis Schweigen über die 

ideologischen Arbeiten Mauris kann als solches nicht gedeutet werden, es ist aber 

festzustellen.901 Die Überschneidung der künstlerischen Produktion zeigt eine 

gegenseitige Achtung, die nicht immer durchgängig gewesen sein muss. Besonders 

problematisch könnte für Pasolini die Tatsache gewesen sein, dass Mauri nicht das 

marxistische Klassendenken ins Zentrum seiner Überlegungen gestellt hat. Auch 

wenn Fabio Mauri in seiner Kunst immer wieder den Kunstmarkt kritisiert, nimmt er 

nur in der Installation Entartete Kunst eine Parallelisierung von Faschismus und 

italienischer Nachkriegsgesellschaft vor. Ansonsten äußert er sich zurückhaltender 

zu dieser vereinfachenden und problematischen These. 

 

 

7.3    Die Ideologisierung der Kunst im Rom der 1970er Jahre 

 

7.3.1 1968 in Italien und künstlerische Reaktionen 
 

Die Ideologisierung der Kunst und der Kunstgeschichtsschreibung kann in den 

1960er und 1970er Jahre auch auf die so genannte 1968er-Revolution zurückgeführt 

werden. International sah man sich in die Kulturrevolution Maos in China 

eingebunden. Die Frage wurde diskutiert, inwieweit die Kunst als Mittel der 

Revolution dienen und wie über die Kunst die Gesellschaft verändert werden könne. 

Wie in den anderen europäischen und außereuropäischen Staaten protestierten in 

Italien vor allem junge Intellektuelle gegen Vietnam, gegen Faschismus, für die 

sexuelle Befreiung und ein selbstbestimmtes Leben.902 Zur gleichen Zeit rief 

Germano Celant den Guerillakrieg in der Kunst aus und machte diesen an einer 

bestimmten Kunstrichtung fest, der so genannten Arte-Povera. In seinem Essay sieht 

Germano Celant in der Kunst ein subversives politisches und revolutionäres 

                                                 
900 Mauri. o. J. III, S. 7 
901 Claudia Salaris erwähnt in ihrer Abhandlung über engagierte Kunst in Rom, Pasolini habe sich selten in 
der Galerienszene sehen lassen und den Neorealismus von Renato Guttoso den konzeptionellen Strömungen 
vorgezogen. Salaris. 1999, S. 223 
902 Fo/Parini. 1997 



 218 

Element.903 Er suggeriert den KünstlerInnen den Willen zum Umsturz der 

Gesellschaft. Die Künstler, die der von Celant propagierten Arte-Povera zugerechnet 

werden, sind mit diesem Anspruch konfrontiert worden.  

 

Im Gegensatz zur Theorie vertraten die Künstler kein einheitliches 

gesellschaftspolitisches und künstlerisches Konzept. Mit seinem politischen 

Engagement und seinen Forderungen an eine kritische Avantgarde ist vor allem 

auch Piero Gilardi an die Öffentlichkeit getreten. Er gab seine künstlerische 

Produktion jedoch auf und war zeitweise nur noch politisch tätig.904 Eine Symbiose 

oder direkte Grenzüberschreitung zwischen Kunst und Politik war offensichtlich 

schwierig. Künstler wie Mario Merz, Luciano Fabro und Michelangelo Pistoletto 

haben in einzelnen Werken eine explizit politisch-ideologische Dimension 

aufgezeigt.905 Jannis Kounellis Werk Senza Titolo von 1969906 bezieht sich 

vordergründig auf die Französische Revolution, kann aber auch als Kommentar der 

aktuellen Ereignisse gelesen werden. Auf einer schwarzen Stahltafel sind die Worte 

Libertà o morte W Marat W Robespierre zu lesen. Die einfache Stahltafel, der 

Kreidestrich und die wenigen appellativen Worte deuten auf eine bewusste 

Reduktion hin. Der pädagogisch rationale Impetus wird durch eine Kerze 

konterkariert, die die Szene, die keine ist, beleuchtet. Das pseudoromantische 

Kerzenlicht unterstreicht die historische Dimension der Arbeit.907 Die Kerze 

symbolisiert jedoch auch Vergänglichkeit. Das Gegensatzpaar Freiheit und Tod wird 

zu einem Motor der gesellschaftlichen Umwälzungen stilisiert. Das Werk Kounellis 

kann als ironische Replik auf die Geschehnisse gelesen werden. Die Französische 

Revolution als das Weltereignis wird den Studierendenprotesten gegenübergestellt. 

Die Erwähnung der Protagonisten Robespierre und Marat kann als eine Warnung 

oder kritische Feststellung gelesen werden: Wird auch die 1968er Revolution ihre 

Kinder fressen? Sind sie bereits tot? Die Kraft einer Revolution kann nicht nur an den 

geschichtlichen Veränderungen, sondern auch an der revolutionären 

Vorgehensweise abgelesen werden. Jannis Kounellis und die anderen Künstler der 
                                                 
903 Vgl. Celant. 1985, S. 98-101 
904 Godfrey. 1998, S. 257 
905 Das Igloo di Giap. Se il nemico si concentra e si disperde perde forza von Mario Merz scheint eine 
ironisch-affirmative Kommentierung der Guerillataktik Celants. Luciano Fabro schafft mit seinen Werken, in denen 
er die Umrisse der italienischen Halbinsel in unterschiedlichen Materialien und Ausschnitten auf den Kopf stellt, 
ein ideologisches Fragezeichen. Pistoletto hat bereits 1965 mit seinem Werk Vietnam ein politisches Thema 
visualisiert. Die von ihm mitinitiierte Theatergruppe Lo Zoo wirkte in den öffentlichen Raum hinein. 
906 Ausst. Kat. Prato. 2001, Abb. S. 70 
907 Ein direkter Bezug zu Marat von David wird in der Arbeit von Paolo Baratella La morte di Marat von 1968 
deutlich, da er das Vorbild explizit zitiert. Ausst. Kat. Düsseldorf. 1990, Abb. Nr. 81 



 219 

Arte-Povera strebten nicht eine konkrete politische Veränderung an, vor allem sollte 

die künstlerische Bildsprache erneuert werden. Eine neue künstlerische Perzeption 

sollte eine neue gesellschaftliche Sensibilität hervorrufen. 

 

Das Dilemma zwischen dem individuellen Sprachgebrauch der Arte-Povera und den 

kollektiven Utopien führte bereits früh zu Konflikten. In der Ausstellung arte povera 

piú azioni povere in Amalfi im Jahr 1968 kritisieren Vittorio Boarini und Pietro 

Bonfiglioli die politische Einstellung der Künstler. Sie sprechen der Arte-Povera in 

ihrem Artikel ritorno del rimosso die Fähigkeit ab, in der Kunst eine Methode zu 

entwickeln, die den studentischen Protesten adäquat sei. Der Versuch einer 

Revolutionierung der Kunst sei boykottiert worden, denn sie produziere bereits für 

den Markt und ordne sich diesem unter. Die Guerillataktik Celants wird als 

gescheitert bezeichnet.908 Die Kunsthistorikerin Masini betont, dass die Arte-Povera 

den einzelnen Menschen befreien wollte, nicht die Gesellschaft als Ganzes.909 Das 

entsprach nach Meinung von Beobachtern der Zeit der Realität der Protestbewegung 

der 1968er, die vor allem den Mikrokosmos revolutioniert habe.910 Die utopischen 

Zielsetzungen waren aber zunächst gegeben und auch die Kunst wurde daran 

gemessen. 

 

Trotzdem war der Umbruch in der kulturellen Szene deutlich spürbar, die Arte-

Povera-Künstler nicht die einzigen, die an einer Modifikation des Kulturbetriebs 

arbeiteten. Die Proteste der Studierenden in der Villa Giulia und auf der Piazza del 

Popolo im Frühjahr 1968 in Rom zogen Widerstand gegen die Biennale von 1968 

und andere Ausstellungen in Italien nach sich.911 Der Vorwurf wurde laut, die 

Biennale sei der Bourgeoisie verpflichtet und faschistoid, worauf sich italienische 

Künstler weigerten, an der Ausstellung teilzunehmen. Nach den Protesten hat sich 

die Biennale in den 1970er Jahren politisiert, die neue Konzeption wurde aber als 

problematischer und undurchführbarer wahrgenommen.912 Die Künstler entwickelten 

ein neues Selbstverständnis. Kritiker und Künstler erarbeiteten gemeinsame Ideen 

                                                 
908 Vgl. Boarini/Bonfiglioli. 1968, S. 63-68 
909 Vgl. Masini. 1989, S. 1051 
910 Vgl. Grispigni. 1991, S. 293-306; Gentilini. 1990, S. 45 
911 Vgl. Rizzi/Di Martino. 1982, S. 59. Die Autoren betonen, dass die Angst vor Ausschreitungen nach den 
Protesten gegen die Triennale in Mailand groß gewesen, auf der Biennale selbst jedoch wenige Vorkommisse zu 
verzeichnen waren. 
912 Ebd., S. 63 



 220 

zur Repräsentation von Kunst, sie konzipierten gemeinsame Ausstellungen.913 Die 

Rolle der Kunst innerhalb der Gesellschaft wurde unterschiedlich bewertet, teilweise 

wurde von der Kunstkritik jedoch eine klar ideologisierte Kunst favorisiert. Neben der 

Kunst, die als politisch bezeichnet wurde, wurde auch den KünstlerInnen eine neue 

Rolle zugeordnet, sie wurden als operatori della cultura bezeichnet.914 Dieser 

Anspruch an die KünstlerInnen ist kein neuer,915 inwieweit man sich aber tatsächlich 

als Produzent verstand, war unterschiedlich. Pistoletto hat 1968 seine Stellung als 

Künstler hinterfragt, indem er zu einer kollektiven kreativen Zusammenarbeit für die 

Biennale 1968 aufrief.916 Er selbst sollte nur einer unter vielen sein. 

 

In den 1970er Jahren hat sich die Tendenz zur gesellschaftskritischen Kunst 

fortgesetzt, wobei politische Themen aus der Tagespresse aufgenommen wurden. 

Eine Ausstellung, die den revolutionären Charakter der Zeit besonders unterstrich, 

hieß tra rivolta e rivoluzione und wurde 1972 / 1973 in Bologna gezeigt.917 Ob alle 

Künstler dieser Atmosphäre gerecht werden konnten oder wollten, soll im Einzelfall 

nicht analysiert werden. Es gab jedoch höchst politisierte Beiträge. So hat der 

Künstler Enrico Baj sein Wandgemälde I funerali dell'anarchico Pinelli918 ausgestellt. 

Er kommentiert damit die Ermordung des Anarchisten Pinelli, der aus einem Fenster 

in der Polizeibehörde stürzte und an seinen Verletzungen starb. Der Künstler selbst 

produziert nicht nur das Werk, sondern liefert die Geschichte und die 

Hintergrundinformationen mit. Die Komposition, die Farbigkeit, die Zerrissenheit der 

Figuren erinnern an das Werk Guernica des spanischen Künstlers Pablo Picasso.919 

So setzt Baj nicht nur ein aktuelles Ereignis künstlerisch um - der Selbstmord oder 

der Mord an einem Anarchisten in einer Polizeistation - er nimmt auch eine 

kunsthistorische Linie auf, indem er das politische Bild des 20. Jahrhunderts zitiert.920 

Mit dem Assoziationsfeld Guernica ruft Baj Bilder des Bürgerkriegs hervor, die auf 

die italienischen Verhältnisse übertragen werden können. Er wählt darüber hinaus 

die Form des Wandgemäldes. Das erinnert an die künstlerische Agitationsform aus 

                                                 
913 Filiberto Menna betont diesen Aspekt in seinem Interview mit Gabriele Perretta. Perretta. 1989, S. 69 
914 Vgl. Ausst. Kat. Bologna. 1972/1973, S. 37 
915 Hal Foster weist in seinem Aufsatz The artist as ethnographer auf Walter Benjamin hin, der den Autor als 
producer bezeichnet habe. Vgl. Foster. 1996, S. 171-172 
916 Ausst. Kat. Baden-Baden. 1988, Abb. S. 22  
917 Ausst. Kat. Bologna. 1972/1973 
918 Ebd., S. 46; Ausst. Kat. Darmstadt. 1995 
919 Baj rekurriert in seinen Arbeiten oft auf Picasso. Vgl. Baj. 1973; siehe zu Baj: Huber. 2003 
920 Neumann. 1992; Zeiller. 1996 



 221 

Mexiko und Irland, mit der im öffentlichen Raum künstlerisch-politisch operiert 

wird.921 Baj schafft so eine Symbiose aus politischer Agitation und Kunst. 

 

Die 1968er-Revolution ist von allen KünstlerInnen der Arte-Povera durchlebt und 

rezipiert worden, wobei die politischen und ideologischen Implikationen 

unterschiedlich ausfielen.922 So gehen die Meinungen über die politische und 

künstlerische Realität auch retrospektiv weit auseinander. Der Künstler Alighiero 

Boetti proklamiert in einem Interview 1989 seine vollkommene Abwendung von 

Politik und Ideologie. Falls es eine Überschneidung zwischen seiner Kunst und den 

gesellschaftlichen Begebenheiten gegeben habe, so sei diese zufällig.923 Im 

Gegensatz dazu sieht Gilardi in den 1968ern eine Öffnung der Kunst und die 

Befreiung des künstlerischen Ausdrucks, die auch heute noch Gültigkeit haben.924 

Deutlich wird bei der Diskussion über die politische Bewertung der Arte-Povera, dass 

die Schaffung einer neuen künstlerischen Ausdrucksweise offenbar marginal auf die 

Revolutionierung einer Gesellschaft einwirken kann. Kunst und Leben scheinen 

dieselben Ziele zu verfolgen, eine Synthese ist jedoch schwierig. Mauri wird nur am 

Rande mit der Arte-Povera in Zusammenhang gebracht. Seine Utopien versucht er 

mit anderen künstlerischen Gruppen zu verwirklichen. 

 

 

7.3.2 Ufficio per la Immaginazione Preventiva – Kunst und Engagement 
 

Eine künstlerische Gruppe Italiens, die in der Kunstgeschichtsschreibung kaum 

wahrgenommen wird,925 ist das Ufficio per la Immaginazione Preventiva um die 

Künstler Tullio Catalano und Carlo Maurizio Benveduti und den Literaten Franco 

Falasca. Im Gründungsjahr 1973 bestand die Gruppe nur aus den beiden Künstlern 

und nannte sich Ufficio consigli per azioni. Die Umbennung fand noch im selben Jahr 

statt und das Prinzip der Gruppe wurde vor allem an der Bezeichnung Gruppo di 

                                                 
921 Lee. 1999; Schwarz, M. 1980 
922 Vgl. Peretta. 1989, S. 66-73 
923 Vgl. ebd., S. 69 
924 Vgl. ebd., S. 67 
925 Die Gruppe wird zwar in unterschiedlichen Publikationen über die italienische Kunst - zum Beispiel in 
Celants großem Pariser Ausstellungskatalog - erwähnt, aber nicht weiterführend beschrieben. Ebenso geht 
Christov-Bakargiev in ihrem oben zitierten Aufsatz zur ideologischen Kunst vor. Deshalb greift die Autorin zur 
Interpretation vor allem auf die Originalzeitschriften zurück. Außerdem liegen unveröffentlichte Dokumente und 
Aufzeichnungen der Protagonisten vor. 



 222 

Cooordinamento926 deutlich. Mauri hat von Anfang an die Gruppe unterstützt und 

aktiv mitgewirkt. Die Hauptintention der Beteiligten war die Koordination und 

Organisation von künstlerischen Aktionen. So wollte man Künstlerinnen und Künstler 

beraten, kollektive Aktionen waren geplant. Die Gründungsmitglieder nahmen sich 

als Künstler, Ausstellungsmacher und Kunstkritiker wahr. Sie waren mit der Galerie 

Gap assoziiert,927 in der sie ihre und die Kunst von sympathisierenden Künstlerinnen 

und Künstlern ausstellten.928 Ein weiterer Schritt zu einer autarken Kulturpolitik war 

die Herausgabe der Zeitschriften Imprinting von 1975 bis 1979929 und AutTrib 

17139/17149 von 1978 bis 1983.930 Die Künstler der Gruppe gehörten vor allem der 

Nachkriegsgeneration an, wobei Fabio Mauri als Vertreter einer auch künstlerisch 

anderen Tradition direkt mitarbeitete. Sie waren durch die Ereignisse um 1968 

geprägt, aber auch durch die als lähmend empfundene Atmosphäre im Rom der 

1970er Jahre.931 Die Eigeninitiative war ein Versuch, politisch-linkes Engagement 

und künstlerische Produktivität zusammenzuführen. Dabei spielte die Imagination, 

wie die Selbstbezeichnung der Gruppe andeutet, eine besondere Rolle. 

 

Die Koordination kultureller und künstlerischer Aktionen war vielfältig. Bei den 

Aktionen, die kollektiv organisiert wurden, nahm die Koordinierungsgruppe meist 

aktiv teil. Die Künstler sahen sich aber nicht nur als Protagonisten, sondern 

gleichzeitig in ihrer Rolle als Vermittler. Das Konzept war auf Wirkung nach außen 

abgestellt, denn die engagierte Kunst sollte im öffentlichen Raum wahrgenommen 

werden. Damit war eine utopische Zielsetzung verbunden, die aber im Gegensatz zu 

den parteipolitischen Ansätzen der PCI keine vorgegebene ästhetische Komponente 

beinhaltet. Nur die Rahmenbedingungen der Aktionen wurden vom 

Koordinierungsteam festgelegt. Es wurde beschlossen, dass die Zeitschrift Imprinting 

zweigeteilt erscheint. Ein Teil wurde einem Künstler zur Verfügung gestellt, der 

komplett für seinen Beitrag zuständig war. Im zweiten Teil konnte sich ein Politiker, 
                                                 
926 Imprinting. o. J. 
927 Der Name kann auf das englische Wort gap - Loch - zurückgeführt und so als Aufruf zur 
Bewusstwerdung einer Lücke oder eines Desiderats verstanden werden. Vom politischen Standpunkt aus könnte 
er von einer gleichnamigen revolutionären Vereinigung der italienischen Nachkriegszeit abgeleitet werden, die 
sich aus linksextremen AktivistInnen und ehemaligen PartisanInnen zusammensetzte. Sabbatucci/Vidotto (Hg.). 
1999, S. 615 
928 Vgl. Lancioni (Hg.). 1995, S. 16 
929 Ausst. Kat. Paris. 1981, S. 491-492. Einzelne Angaben zur Gruppe auch in dem Katalog über die 
Galleria La Salita in Rom: Ausst. Kat. Rom. 1998/1999 
930 AutTrib ist die Abkürzung für autorizzazione tribunale. Die Zeitschrift trägt immer die Zahl der 
Nummerierung durch die Behörden, die das Erscheinen der Zeitschrift genehmigen mussten. Die Organisatoren 
weisen mit dem Zeitschriftennamen auf die bürokratischen Hürden der kulturellen Produktion und deren 
Fremdbestimmung hin. 
931 Vgl. Lancioni (Hg.). 1995, S. 10 



 223 

Wissenschaftler oder Gewerkschafter äußern. Man bemühte sich durch die 

Gestaltung der Zeitschrift AutTrib, Hierarchien der Präsentation abzubauen. Die 

Zeitschrift hat kein Titelblatt im eigentlichen Sinne, sondern jedes Blatt kann am 

Anfang oder am Ende stehen, da die Kopfzeile identisch ist. Man muss die Seiten in 

Zeitungsformat nur umschlagen, um wieder eine neue Titelseite zu kreieren. So 

wurde jedem Künstler und Thema der gleiche Rang zugebilligt.932 Die Zeitschrift war 

nach Christov-Bakargiev auch als Wandzeitschrift gedacht933 und war damit auf 

Wirkung in den öffentlichen Raum ausgelegt. In der Via Portuense in Rom mietete 

das Amt eine Werbefläche an, die jedem Künstler einen Tag zur Verfügung gestellt 

wurde. Dreiunddreißig Künstler nahmen an der Aktion N.d.R. (Nota del Redattore) 

vom 14.03.1974 bis 18.07.1977 teil, wobei so unterschiedliche Künstler wie 

Francesco Clemente, Vettor Pisani, Art & Language und Fabio Mauri beteiligt 

waren.934  

 

 

 

7.3.2.1 Die Kunst und Fragen nach der Ideologie 
 

In den 1970er Jahren schien die Möglichkeit einer großen kulturellen Revolution 

weniger wahrscheinlich als in den 1960ern. Die als gescheitert angesehene 

Kulturrevolution in China, aber auch die wenigen positiven Erneuerungen in der 

italienischen Gesellschaft und Kunstszene mussten verarbeitet werden. Gerade aber 

die 1970er Jahre werden als besonders ideologisch charakterisiert. Große Visionen 

zu vertreten war vor dem Hintergrund des Scheiterns immer schwieriger, 

Radikalisierungen vor allem auf gesellschaftlicher Ebene die Folge. Das Ufficio per la 

Immaginazione preventiva setzte in dieser Zeit vor allem auf kulturelle 

Synergieeffekte. Die Gruppe bezeichnete sich nicht als revolutionär, die Erneuerung 

des Kulturlebens war aber weiterhin Ziel. Man berief sich auf Marx und verstand sich 

nach dessen Ideologie als Künstler und kultureller Organisator, der Realität 

produziert und nicht nur über Realität reflektiert.935 Dies sei 1968 angedacht, aber 

                                                 
932 AutTrib mit jeweiliger Nummer. Redaktion: wechselnd 
933 Nur sie gibt einen Hinweis darauf, in der Zeitschrift selbst und in einem Bericht über dieselbe ist nicht 
von einer Wandzeitschrift die Rede. Deshalb wird der Aspekt hier erwähnt, aber nicht weiter verfolgt. Christov-
Bakargiev. 1994, S. 189. Nicht erwähnt in: Quotidiano. 1979, S. 14-15 
934 Benveduti, o. J., S. 7 
935 Vgl. Benveduti, o. J., S. 10 



 224 

nicht wirklich umgesetzt worden. Benveduti spricht sich für die Freiheit der 

künstlerischen Produktion aus und bestätigt diese als Fakt. Jedoch ist er gegen eine 

totale Freiheit und stellt dem Künstler den Auftrag, seinen individuellen Stil immer 

wieder zu modifizieren, ihn an den gesellschaftlichen Notwendigkeiten zu messen. 

Die Forderung nach einer politischen Sprache in der Kunst erhält er aufrecht, lässt 

bei diesen Ausführungen jedoch offen, wie eine solche konkret aussehen könnte.  

 

Die Benennung der Gruppe mit dem Namen Ufficio - was so viel wie Amt bedeutet - 

kann als ironische Replik auf den Bürokratismus gelesen werden, ist aber auch als 

Hinweis zu begreifen, dass sie sich sehr wohl als offizielle Vertretung der 

Künstlerinnen und Künstler verstanden und als solche ernst genommen werden 

wollten. Auch andere Ausdrücke, wie N.d.R und AutTrib sind dem bürokratischen 

Jargon entnommen. Mit der Übernahme dieser Begrifflichkeiten widersetzte sich die 

Gruppe jedoch gerade den gängigen kulturellen und künstlerischen Einrichtungen, 

und versuchte die eigenständige Lenkung der Repräsentation von Kunst. Die Gruppe 

begriff sich als subversives Element, das nicht in die Bahnen des normalen 

Kulturbetriebs eingeordnet werden kann.936 Man wollte eine ideologische Basis 

schaffen, auf der sich die KünstlerInnen relativ frei bewegen konnten, ohne von 

Institutionen abhängig zu werden, die dem kapitalistischen System verpflichtet 

waren. Die Abstinenz vom Kunstmarkt wurde nach dem Scheitern der Arte-Povera 

als besonders wichtig angesehen. Die KünstlerInnen selbst wurden weiterhin als 

operatori bezeichnet.937 Ein neues Künstlertum wurde angestrebt, das aus der 

eigenen Erneuerung eine Veränderung der Gesellschaft vorantreiben sollte. 

 

Vor allem der pädagogisch-aufklärerische Aspekt spielte eine Rolle.938 Frei waren die 

KünstlerInnen in der Wahl ihrer künstlerischen Sprache; einem bestimmten 

politischen Impetus sollten sie sich jedoch verpflichtet fühlen. Dabei wurde der 

Künstler vor allem als Intellektueller angesprochen, der nicht nur einseitig in seiner 

künstlerischen Produktion verbleiben, sondern darüber hinaus aktiv werden sollte.939 

Die Trennung der Bereiche Kunst und Politik entspricht nach Benveduti einem 

kapitalistischen, aber nicht einem marxistischen System. Nur die Zusammenführung 

                                                 
936 Die Gruppe nahm trotzdem an offiziellen Ausstellungen teil, z. B. an der Biennale 1976 
937 Vgl. Filippi. 1978, o. S. 
938 Crispolti. 1977, S. 302-303 
939 Text zur Charakterisierung der Gruppo di coordimento. In der Zeitschrift Imprinting ist diese 
Selbstdarstellung jedem Abschnitt der Zeitschrift, der sich mit politischen Themen auseinandersetzt, vorgestellt. 



 225 

der Ebenen im Künstler als Intellektuellen könne der kapitalistischen Entfremdung 

entgegenwirken.940 Obwohl die Kunst gleichsam außerhalb des politischen Rahmens 

zu stehen scheint, kann es ihr gerade deshalb gelingen, auf diesen einzuwirken. Sie 

wird als eine andere Form der Kommunikation proklamiert. 

 

Um die Vermittlung in die Gesellschaft zu gewährleisten, suchten die 

ProtagonistInnen der Gruppe den öffentlichen Raum.941 Die Stadt wurde im 

situationistischen Sinn als Fläche genutzt, auf der die Künstler agieren konnten.942 

Vor allem die bereits erwähnte Aktion N. d. R., bei der Kunstwerke für eine 

Werbefläche konzipiert wurden, war ein Schritt zur direkten Einwirkung auf die 

Öffentlichkeit. Täglich wechselnd präsentierten hier die KünstlerInnen ihre Arbeiten. 

Das Publikum wird nicht im Galerieraum sondern in seinem Alltag unmittelbar mit 

Kunst konfrontiert. Dabei ist nicht immer gewährleistet, dass die ihrem Kontext 

enthobene Kunst in jedem Fall als solche zu erkennen ist. Der Künstler sollte nach 

Ansicht des Ufficio dieser Situation gerecht werden und eine neue Formensprache 

entwickeln.943 Worin die Spezifik bestehen sollte, wurde auch hier nicht näher erklärt. 

Fabio Mauri hat sich in seinem Beitrag gerade der Werbe- und 

Kommunikationsästhetik entzogen. Sein enigmatisches und verschlüsseltes Werk 

Insonnia per due forme contrarie di Universo944 (Abb. 81) war nicht auf Fernwirkung 

und Verständlichkeit ausgelegt. In der Umgebung der Werbewand befanden sich vor 

allem kleinere Einzelhandelsgeschäfte, die nicht unbedingt von Intellektuellen 

frequentiert worden sind. Mauris Werk ist in den Einzelheiten fassbar - physikalische 

Formeln und eine verschwommene Aufnahme eines Mannes - aber nicht auf Anhieb 

zu verstehen, erst recht nicht von Partizipierenden, die nur einen flüchtigen Blick 

darauf werfen. Wollte Mauri mit seiner Arbeit kein politisches Statement setzen? 

Oder bestand es gerade in seinem intellektualisierten und philosophischen Beitrag? 

Mit diesem hinterfragt er in erster Linie die Kommunikationsformeln der Werbung, 

gleichzeitig aber auch die Repräsentationsform der Kunst im öffentlichen Raum. 

 

                                                 
940 Siehe Cover und Rückseite der Zeitschrift Imprinting in Buchform. 
941 Über das Phänomen der Kunst im öffentlichen Raum ist in den letzten Jahren immer wieder diskutiert 
worden. Siehe unter anderem das Kompendium: Matzner (Hg.). 2001; Büttner. 1997 
942 Die Methode der Situationisten, die Stadt zur Grundlage der künstlerischen Arbeiten und Utopien zu 
machen, wurde weniger akzentuiert. Bandini. 1977; Andreotti. 1998, S. 11-12 
943 Benveduti. o. J., S. 8 
944 Vgl. Christov-Bakargiev. 1994, S. 188-189 



 226 

Ein anderer Versuch der Wirkung in den öffentlichen Raum war das Kunsttaxi von 

Tullio Catalano. Er brachte in einem Taxi, das durch Rom fuhr, auf dem Rückfenster 

ein Schild mit der Aufschrift Arte come Arte come critica an. Kunst wird zwar 

mehrmals auf dem Schild erwähnt, doch ist sie als solche für ein Publikum, das 

außerhalb des künstlerischen Diskurses steht, nicht zu erkennen. In den Straßen 

New Yorks verteilte Catalano maschinengeschriebene Zettel, die nicht zu 

identifizieren waren. Es war kein Autor darauf angegeben, der Künstler blieb 

anonym. Außerdem waren nicht alle Zettel gleichgestaltet, auf manchen waren 

einzelne Zeichen, auf anderen Sätze des Künstlers zu lesen. Neben der Negation 

der eigenen Künstlerschaft achtete Catalano bei seiner Aktion wenig auf 

gleichmäßige Distribution und Massenwirksamkeit. Im Gegenteil: er legte einen 

Stapel der Zettel in einen Bereich ab, der als Müllabladeplatz genutzt wurde (Abb. 

82), eigentlich aber eine andere Funktion im städtischen Gefüge einnehmen sollte. In 

einer Telefonzelle lässt er einen weiteren Teil der Flugzettel zurück. Der öffentliche 

Raum und die Stadt werden zum Kunstbezirk, die eigentliche Spezifik des Ortes wird 

jedoch bewusst nicht genutzt. Catalanos Arbeiten haben einen stark konzeptionellen 

Charakter.945 Eine Psychogeografie,946 wie der Situationist Guy Debord sie fordert, 

scheint in dem Werk Shoot Film947 angedacht. Catalano filmt ein Apartment kurz vor 

seinem Abriss. Er registriert auch die unmittelbare Umgebung, aber nur aus seiner 

Zimmerperspektive heraus. Die Atmosphäre der Stadt wird über einen Mikrokosmos 

transportiert. Catalano entwirft keine großen Utopien, so ist auch der Eingriff in den 

städtischen Bereich mehr Aktion als klassische Propaganda. Der Akt an sich tritt in 

den Vordergrund, ob ihn jemand bemerkt, scheint zweitrangig beziehungsweise 

gleichgültig. Wie bei Mauri werden die Formen der Massenkommunikation 

hinterfragt, der Gesellschaft wird keine einfach verständliche Kunst angeboten. Trotz 

ihrer theoretischen Ausrichtung auf den Marxismus ist die künstlerische 

Herangehensweise des Ufficio elitär. Das wird aber nicht als Widerspruch erkannt.  

 

In Anlehnung an die marxistische Theorie haben einzelne Mitglieder der Gruppe 

Koordinationsbüros in Rio de Janeiro und New York eröffnet,948 als Ausdruck 

international tätig zu werden. Ein weiterer Ansatz zu einer internationalen 

Zusammenarbeit war ein Beitrag der eritreischen Befreiungsfront in der Zeitschrift 
                                                 
945 Siehe hierzu auch: Ausst. Kat. Rom. 1971 
946 Vgl. Andreotti. 1998, S. 16-19 
947 Ufficio. 1976, Abb. S. 91-115 
948 Vgl. Salaris. 1999, S. 219 



 227 

Imprinting.949 Die Solidarität mit dem eritreischen Volk wurde noch dadurch 

unterstrichen, dass das Prinzip der Zeitschrift, immer einen künstlerischen und einen 

politischen Teil zu publizieren, durchbrochen und in diesem Heft nur die 

Befreiungsfront präsentiert wurde. Hieran wird auch eine historische Dimension 

deutlich, da Eritrea von Italien als Kolonie okkupiert wurde. Trotz dieser Ansätze zur 

politischen Globalisierung der Aktionen wurden aber vor allem nationale und 

allgemeinideologische Fragen in den Zeitschriften der Gruppe diskutiert. So druckten 

die Redaktionen immer wieder historische Texte der kommunistischen Elite ab, unter 

anderem einen Text von Lenin. 

 

Im Vordergrund der Aktivitäten der Koordinationsgruppe stand trotz theoretischer 

Vorgaben eine individuelle künstlerische Produktion und eine Neuverortung des 

Intellektuellen in der Gesellschaft. Die künstlerische Elite sollte sich beraten, 

Kontakte zu anderen gesellschaftlichen Gruppen waren nicht explizit intendiert.950 

Die Gruppe hat auch keinen sichtbaren Kontakt zur Arbeiterklasse aufgenommen. 

Trotzdem suchte sie die Interaktion, wollte die Kunst in der Gesellschaft, eben nicht 

in der vorgegebenen politischen Szene, etablieren. Darin ist auch die Maxime Mauris 

zu erkennen, der nicht - im Gegensatz zu Pasolini - ein proletarisches Publikum 

suchte. Gleichwohl lehnten er und die anderen Gruppenmitglieder die Bourgeoisie 

vehement ab. Die Aktionen im öffentlichen Raum waren wenig offensiv, hatten 

keinen festen Adressaten im Auge. Der Diskurs um die Kommunikationsfähigkeit der 

Kunst wurde dennoch im öffentlichen Raum ausgetragen. 

 

 

7.3.2.2 Vergangenheit und italienische Gesellschaft 
 

Die Aktivitäten der Gruppe koinzidieren mit einer höchst angespannten 

gesellschaftspolitischen Situation. Der Terror von Links - die Brigate Rosse - und 

Rechts - die Neofaschisten - bahnte sich Anfang der 1970er Jahre an, um in den 

Jahren 1977 und 1978 seinen Höhepunkt zu erreichen. Bei den 

Auseinandersetzungen zwischen Autonomen und Polizisten kamen mehrere 

                                                 
949 Imprinting. o. J., S. 37 
950 Siehe hierzu: Imprinting. o. J., o. S. 



 228 

Demonstranten ums Leben,951 Hass wurde auf allen Seiten geschürt. Der 

Faschismus diente wie 1968 als Folie, um ein negatives Staatsbild zu transportieren. 

Von einem Fascismo di Stato wurde laut des Historikers Nicola Gallerano in Italien 

ab 1972 gesprochen.952 Das spiegelt sich auch in den Veröffentlichungen des Ufficio 

wider, in denen der Faschismus auf aktuelle Ereignisse übertragen wird. In der 

Zeitschrift Imprinting ist ein Artikel von Pier Paolo Pasolini abgedruckt, der seine 

bereits analysierte Haltung zum Thema Faschismus vertritt.953 Der historische 

Faschismus wurde als Thema in der Zeitschrift jedoch nicht ausgespart, so wurde ein 

Text Wilhelm Reichs von 1934 abgedruckt954 und ein Bericht über behinderte oder 

auffällig gewordene Kinder aus dem Lebensborn publiziert.955  

 

Die Unruhen und die aufkommende Protestbewegung von 1977 haben in Italien zu 

einer Verschärfung des Presserechts geführt. Jede Publikation musste zu dieser Zeit 

spezifisch registriert werden und konnte nur mit einer speziellen Genehmigung 

erscheinen.956 Die Gruppe kommentiert diese Vorgaben ironisch, indem sie eine 

Zeitschrift nach dem bürokratischen Vorgang der Eintragung AutTrib benennt, die 

Nummer ist mit der der Registrierung identisch. Tullio Catalano erklärt die Titelwahl 

folgendermaßen:  

Se uno ha capito che non bisogna avere il beneplacito di nessuno, 
l'autorizzazione di un qualche tribunale, per fare arte come per fare politica 
allora presume anche abbia capito che non deve richiedere neppure il 
beneplacito di un passato recente, recentissimo.957  
 

Die Gruppe wollte außerhalb der bürokratischen Vorgaben agieren, da man sich 

diesen jedoch nicht entziehen konnte, wurden sie selbst zum Thema.  

 

Die Methode der indirekten Kritik ist gerade in der Zeitschrift AutTrib oft angewandt 

worden. Es werden Artikel publiziert, die nicht unmittelbar auf das Zeitgeschehen 

eingehen, aber nur aus diesem heraus zu erklären sind. Im Jahr 1978 - dem Jahr der 

Entführung und Ermordung des Vorsitzenden der DC, Aldo Moro, durch die Brigate 

                                                 
951 Eines der bekanntesten Opfer dieser Zeit war Aldo Moro, der 1978 von den Brigate Rosse hingerichtet 
wurde. Sabbatucci/Vidotto (Hg.). 1999, S. 289-301 
952 Gallerano. 1999, S. 336 
953 Er analysiert den Neofaschismus und vergleicht ihn mit dem historischen Faschismus. Dabei sieht er das 
Phänomen eher in der aktuellen Gesellschaft begründet als in den historischen Vorgaben. Die Antifaschisten 
seien fast nicht mehr von den gewalttätigen Faschisten zu unterscheiden. Pasolini. o. J., S. 209-210 
954 Vgl. Reich. o. J., S. 99-100 
955 Vgl. Hillel/Henry. o. J., S. 108-112 
956 Salaris. 1999, S. 231 
957 Catalano.1979, S. 15 



 229 

Rosse - wird die Zeitschrift AutTrib das erste Mal publiziert. Gerade im Monat Mai, in 

dem der Spitzenpolitiker getötet wird, erscheint die erste Ausgabe,958 die auf die 

Ereignisse selbst noch keinen Bezug nimmt.959 Die Mitglieder der Gruppe gehen 

jedoch auf das Hauptproblem der Zeit ein, den von Moro vorgeschlagenen so 

genannten Compromesso storico - der politische Zusammenschluss von DC und 

PCI. Sie sprechen das Thema nicht direkt an, deuten aber auf historische 

Gegebenheiten hin, die gegen eine solche Koalition sprechen. Der Beitrag von 

Benveduti weist auf die Ereignisse vom Mai 1947 hin, wo in Portella della Ginestra 

Kommunisten vom Staat, den damals die DC repräsentierte, ermordet worden 

sind.960 Sollte man sich nun mit dem historischen Feind an einen Tisch setzen? 

Giuseppe Chiari veröffentlicht einen Aufruf an die Künstler, Guttoso eingeschlossen 

(Abb. 83). Wozu er aufruft, wird nicht spezifiziert. Die alleinige namentliche Nennung 

Guttosos kann als Kritik an diesem verstanden werden. In den 1970er Jahren 

arbeitete Guttoso direkt und aktiv für die PCI,961 obwohl diese über eine Allianz mit 

der DC nachdachte. Chiari kritisiert Guttoso nicht explizit, doch über seinem in roter 

Schreibschrift geschriebenen Aufruf steht ARTE USA/TA - instrumentalisierte Kunst. 

Mit der Unterteilung des Wortes wird auch ein Bezug zu den USA hergestellt, denen 

sich die PCI anscheinend neuerdings verschrieben hat. Die Neue Linke war gegen 

den Kurs der Partei, die sich in ihren Augen dem Staat anbiederte und damit nicht 

mehr als Integrationssymbol für die Jugend dienen konnte.962 Kann der Aufruf Chiaris 

als Aufforderung auch an Guttoso gelesen werden, sich der Neuen Linken 

anzuschließen, die sich eher auf außerparlamentarischer Ebene engagierte? 

 

Neben den Fragen nach einer Neuorientierung der Alten und Neuen Linken war der 

aufkommende Feminismus ein wichtiges Thema in der Zeitschrift. Die spezielle 

Identität von Frauen und deren gesamtgesellschaftliche Positionierung wurden in der 

Zeitschrift diskutiert. Das kann als ein Erbe der 1968er gelesen werden, das sich in 

Italien in der Gesetzgebung der 1970er Jahre niederschlug, wie zum Beispiel in der 

Neuregelung des Scheidungs- und Abtreibungsrechts.963 So kam unter anderen auch 

Julia Kristeva zu Wort, die sowohl als Kritikerin als auch als Feministin interviewt 

                                                 
958 AutTrib. 1978a, o. S. 
959 Das Problem des Terrorismus wird ein Jahr später in der Dezemberausgabe 1979 diskutiert. Die 
Beiträge werden auf das Jahr 1980 vordatiert. Abate. 1979; Benveduti. 1979, o. S. 
960 Vgl. Benveduti. 1978, o. S. 
961 Ausst. Kat. Tübingen Düsseldorf Hamburg. 1991/1992, S. 171 
962 Vgl. Sabbatucci/Vidotto (Hg.). 1999, S. 170-172 
963 Ebd., S. 16-17 



 230 

wurde.964 Im künstlerischen Bereich waren gerade in Italien wenige Frauen aktiv. Sie 

kamen in der Kunst meist nur in ihrer Rolle als Aktmodell vor. In der Gruppe Ufficio 

kamen auch Künstlerinnen wie Elvira de Luca und Teresa Montemaggiore zu Wort. 

Weniger über diese kunstspezifische Problematik, als vielmehr über die sexuelle 

Ausbeutung von Frauen und die Verbindung von Sex und Gewalt im Allgemeinen 

reflektiert Benveduti in seiner Arbeit Ideografia von 1972 - 1975.965 Er zeigt auf 

seinen Fotocollagen die Frau als Sexualobjekt (Abb. 84). Prostitution, Misswahlen 

und Körperkult sind für ihn Zeichen der Ausbeutung. Die sexuelle Erniedrigung von 

Frauen in einem machtpolitischen Kontext wird in Verbindung zum 

Nationalsozialismus gesetzt. So veröffentlicht er eine Aufnahme von Hitler, der von 

nackten Frauen umkreist wird. Er spielt „blinde Kuh” mit Frauen, die alle blond sind. 

Mit dieser Verquickung von Nationalsozialismus und kapitalistischer Gesellschaft 

werden die üblichen Analogieschlüsse propagiert. Die automatische Parallelisierung 

zwischen der Instrumentalisierung von Gewalt und Sexualität im Nationalsozialismus 

und Misswahlen bleibt bedenklich. Die Frauen scheinen Spaß an dem Spiel mit Hitler 

zu haben und unterwerfen sich somit nach Foucault freiwillig einer repressiven 

Macht. Inwieweit der Ansatz einem feministischen Selbstverständnis gerecht wird, ist 

fraglich. Er zeigt jedoch Benvedutis Bereitschaft, sich mit dem Thema auseinander 

zu setzen und Machtstrukturen zu hinterfragen.  

 

Der Literat Lillo Romeo, ein weiterer Protagonist der Gruppe, nimmt eine Einordnung 

derselben vor: „Se prima i termini da mantenere paralleli erano arte e politica, qui i 

termini sono individuo e società come termini interni sia all'arte che alla politica.”966 

Er geht mit seinem Statement weg von dem streng Politischen hin zu einer sozialen 

Positionierung der Kunst. 

 

 

7.3.2.3 Kunst und militante Gruppen 
 

Der Terrorismus war in den 1970er Jahren allgegenwärtig. In den Jahren 1979 und 

1980 stieg die Zahl der terroristischen Opfer an, darunter auch Angehörige der 

                                                 
964 Kristeva. 1978, o. S. 
965 Benveduti. 1976, S. 20-47 
966 Romeo. 1979, S. 15 



 231 

Gewerkschaften und Universitätsprofessoren.967 Weiterhin problematisch war die 

Stellung der Staatsmacht, da die Sicherheitskräfte immer härter gegen die 

Terroristen vorgingen. So wurde das Thema Untergrundkampf auch in den 

Publikationen der Gruppe Ufficio, vor allem in AutTrib, immer wieder aufgegriffen. 

Auch zu diesem Problem bezogen die VerfasserInnen der Beiträge jedoch nicht 

offensiv Stellung. Dies kann mit der Angst vor Zensur zusammenhängen. Ein Jahr 

nach der Ermordung Aldo Moros hat die Redaktion von AutTrib aber eine ganze 

Ausgabe der Zeitschrift zum Problemfeld Terrorismus gestaltet. Die Künstler äußern 

sich hier auf unterschiedliche Weise zum Thema, teils in künstlerischer Form, teils in 

Essays. Lillo Romeo publiziert die Abbildung einer Wandinstallation, die wie ein 

Plakat wirkt. „Hinweis an die Bevölkerungen” lautet die Überschrift, die er innerhalb 

der Installation wiederholt (Abb. 85). Die Verlautbarung besteht in der Feststellung, 

dass Imagination subversiv sei beziehungsweise subversive Imagination: 

immaginazione [è] clandestina. Wie ein schwarzer Vorhang hängen Bohnen vor der 

Meldung an die Bevölkerung. Der Trauerflor - eine solche Assoziation kann bei der 

Betrachtung freigesetzt werden - wird gebrochen durch die Wahl der Materialien. 

Neben den Bohnen sind Möhren in den Vorhang eingearbeitet. Beide Gemüsesorten 

wachsen im Verborgenen, die Möhre unter der Erde, in der Hülse der Bohnen sind 

Samen eingeschlossen. Überträgt man diese Metapher auf die Kunst, so scheint 

auch sie im Verborgenen zu wachsen und aus dieser Position agieren zu müssen. 

Diese allzu düstere Stimmung der Arbeit wird durch einen ironischen Duktus 

konterkariert, der auf eine selbstkritische Sicht des Künstlers verweist.  

 

Romeos subversive Imagination bezieht sich auf kunsthistorische Vorbilder. Im 

naiven Stil malt er einen Menschen, vor ihm sind ein Messer und ein 

abgeschnittenes Ohr dargestellt. Weitere Indizien, um wen es sich handeln könnte, 

werden durch eine Schrift links unten hinter dem Bohnenschleier gegeben, in der ein 

Gärtner von Aix Erwähnung findet, der Gelb, Rot, Blau und Grün als Grundtöne 

nutzt. Das kann als Hinweise auf Cezanne und van Gogh gelesen werden.968 Das 

selbstzerstörerische Potenzial der Kunst wird mit einer Wahrnehmung in Verbindung 

gebracht, die nur auf die farbliche Ästhetik fixiert ist. Das destruktive Element der 

verkannten Kunst richtet sich nach innen. Das wirklich Schöne wirkt im Verborgenen, 

stirbt jedoch verzweifelt, solange es nicht erkannt wird. Die Messer-Objekte, die in 
                                                 
967 Vgl. Gallerano. 1999, S. 340 
968 Ausst. Kat. Hamburg. 1995; Arnold. 1995 



 232 

der Installation in den Vorhang miteingearbeitet sind, können als Anspielung auf die 

gewalttätige Wirkung der Kunst nach außen gelesen werden. Die Subversion des 

Bildes kann subtil und direkt wirken. Sie kann sich nicht nur gegen sich selbst, 

sondern auch gegen andere wenden. Die Bevölkerung wird aufgerufen, zu 

realisieren, dass die Kunst diese Spannkraft hat und wirken kann. Was bis dato im 

Verborgenen lag, tritt nach außen und reklamiert seinen Anspruch.  

 

Die Subversion der Kunst kann sich aber auch auf die Theorie Foucaults über die 

Subversion des Wissens beziehen. Nach Elisabeth List, die sich in ihrer Analyse des 

subversiven Leibs vor allem auf den Philosophen bezieht, ist Subversion „eine Form 

der Politik, die aus der Not der physischen und materiellen Unterlegenheit eine 

Tugend macht durch den Einsatz subtiler Techniken der Macht. Intellektuelle 

Strategien der Unterwanderung herrschaftssichernder Weltanschauungen und 

Ideologien, Strategien der Destabilisierung der sie stützenden symbolischen 

Ordnung sind ihre vornehmlichsten Mittel, Künstler, Intellektuelle, Aussteiger ihre 

Protagonisten.”969 Nach List hat die Subversion kein direktes Gewaltpotenzial 

sondern agiert mit anderen Mitteln außerhalb der Machtsphären. Im Foucaultschen 

Sinn kann die Revolutionierung des Alltags immer nur einzelne Lebensbereiche 

betreffen. Der Intellektuelle ist dort nicht alleine tätig, sondern muss sich den 

Interessen der Betroffenen unterordnen.970 Ausgelegt sind die Theorien auf die 

Möglichkeit der Kunst, zu verändern. In Romeos Subversion scheinen die 

zerstörerischen und selbstzerstörerischen Elemente dominant, doch auch hier ist der 

Intellektuelle auf der Suche nach einer Möglichkeit der Veränderung in einer neu 

definierten Gesellschaft der Postmoderne. 

 

Der mit Satire und Comiceffekten arbeitende Roberto Perini971 veröffentlicht in der 

gleichen Ausgabe eine Zeichnung, in der ein mit der Schreibfeder erstochener Mann 

zu sehen ist. Im Hintergrund ist ein Tapetenmuster zu erkennen, auf dem in 

Kindermanier eine Reihe von Lokomotiven gezeichnet sind. Auf einer Fotografie, die 

als kleine Abbildung über dem Beitrag erscheint, wird vermutlich der Künstler mit 

einer Feder in der Hand abgebildet. Er trägt Handschuhe und macht sich durch 

Haltung und Auftreten verdächtig. Ist er der Bildmörder? Der 

                                                 
969 List. 1996, S. 16 
970 Vgl. Foucault. 1978b, S. 59-65 
971 Siehe: Perini. 1985 



 233 

schreibmaschinengeschriebene Schriftzug inafferabile weist darauf hin, dass der 

Täter aber unangreifbar bleibt. Denn er agiert als Künstler. Keiner kann ihn wirklich 

verantwortlich machen, auch wenn er getötet haben mag. Er trägt Handschuhe, die 

ihn unidentifizierbar machen. Der Getötete stammt offenbar aus der Mittel- oder 

Oberschicht, da er einen gestreiften Anzug trägt. Das könnte ihn als ein 

Terrorismusopfer ausweisen. In der Arbeit kann man eine gewisse - wenn auch 

ironisch überzeichnete - Schuldzuweisung an die Kunst lesen, an den Gewaltakten 

beteiligt gewesen zu sein.  

 

Der Künstler Alberto Abate972 präzisiert in einem Beitrag den Vorwurf und spricht der 

Kunst eine Mitverantwortung an den terroristischen Anschlägen zu. Er kritisiert, dass 

die Kunst den Bereich des Imaginären aufgegeben hat. Symbole seien nicht mehr 

besetzt worden.973 Dieser Bereich, von der Kunst verlassen, sei von den Terroristen 

okkupiert worden. Diese hätten vor allem im Symbol des Todes ein 

Identifikationsmittel kreiert. Das hätten sie auf die Straßen gezerrt und den 

Jugendlichen aufgedrängt, die für den mortalen Symbolgehalt als Gegenpol 

missbraucht worden wären. Leben und Tod sind damit in einer fatalen Weise 

zusammengeführt. Die Kunst muss nach Meinung Abates das imaginäre Feld 

zurückerobern, um sich mit der Kraft der positiven Symbolik der Todespropaganda 

entgegenstellen zu können. Benveduti reflektiert in seinem Essay die Stellung des 

Intellektuellen innerhalb der Gesellschaft und dessen Verhältnis zum Terrorismus: 

Terrorismo, perchè? heißt die Überschrift. Er distanziert sich darin teilweise von den 

Taten der Terroristen. Aus seinem Vokabular spricht jedoch eine gewisse Sympathie 

mit den Terroristen, und er kritisiert die Zersetzung der Denkstrukturen durch die 

herrschende Klasse. Dem will er entgegenwirken. Der Terrorismus wird als bedingt 

legitimes Mittel angenommen, vielmehr wird aber der Kunst die Aufgabe 

zugesprochen, mit den Bildern subversiv zu wirken, ohne zu töten. 

 

Es stellt sich angesichts dieser Artikel die Frage, inwieweit Kunst subversiv agieren 

kann und ein destruktives Potenzial hat, wie Kunst auf der anderen Seite auf Formen 

                                                 
972 Abate arbeitet mit metaphysischen und surrealistischen Anleihen an mythologischen Bildmotiven. Er 
selbst hat offensichtlich das Symbolische nicht aufgegeben. Mussa (Hg.). 1985 
973 Die Frage nach der Macht und den Symbolen wird auch in dem Aufsatz von Alice Creischer und 
Andreas Siekmann diskutiert. Vgl. Creischer/Siekmann. 2002, S. 68-80 



 234 

der Gewalt positiv reagieren kann.974 Der Künstler als Sympathisant, im Extremfall 

als Partizipierender an terroristischen Aktivitäten, kann/muss seine Haltung aber 

nicht in die Kunst hineintragen. Einzelne Künstler der Gruppe Ufficio sind in den 

bewaffneten Widerstand gegangen, sie haben Pinsel und Schreibfeder tatsächlich 

mit der Waffe eingetauscht.975 Aber kann die Kunst als Kunst innerhalb des 

bewaffneten Kampfes eine Rolle spielen? Folgt man der Argumentationskette 

Abates, so gibt es einen direkten Zusammenhang. Die Kunst an sich habe bestimmte 

gesamtgesellschaftliche Aufgaben zu übernehmen, sie könne das Gewaltpotenzial 

innerhalb der Gesellschaft hemmen. Das Symbol als positives Gestaltungselement 

soll in der Hand der Kunst konstruktiv wirken, in den Händen der Terroristen negativ. 

Aus diesem Konstrukt von Verantwortung spricht ein spezifisches Verständnis von 

Kunst. Ihr wird eine entscheidende gesellschaftliche Rolle zugesprochen. Die Kunst 

soll der Macht des Terrors entgegenwirken können. Ohne die gesellschaftliche 

Relevanz der Kunst zu negieren, muss jedoch der Umkehrschluss und die 

vereinfachte Gleichsetzung Abates in Frage gestellt werden. Der Verzicht der Kunst 

auf einen bestimmten Sektor - auch diese Grundthese kann angezweifelt werden - 

kann nicht gleichgesetzt werden mit der Vereinnahmung desselben durch die 

Terroristen. Selbst wenn die Kunst das Imaginäre nicht aufgegeben hätte, so hätte 

sich der Terrorismus trotzdem der Imagination bedienen können. Die Symbolik des 

Todes auf die Straße zu tragen kann ja gerade von der Kunst übernommen worden 

sein, die nach Karl-Heinz Bohrer Venus und Mars - die Götter der Liebe und des 

Krieges - miteinander verbindet.976 Die Gewalt scheint so der Kunst inhärent. Sie 

bleibt im Gegensatz zum Terrorismus jedoch auf der Ebene des symbolischen und 

aktiviert nicht die Symbole. Die zerstörerische Kunst der Wiener Aktionisten und 

anderen Body Art Künstlerinnen, zum Beispiel Gina Panes,977 wendet sich wie bei 

van Gogh nach innen und nicht nach außen. Imagination als Subversion greift 

zunächst sich selbst an, die Poesie als Waffe scheint wenig scharf. 

 

Der Philosoph Paul Virilio sieht einen direkten Zusammenhang zwischen 

zeitgenössischer Kunst und Gewalt, Krieg und Terrorismus. Er zieht in seiner 

                                                 
974 Mit diesem Problem ist die zeitgenössische Kunst nach dem 11. September 2001 erneut konfrontiert 
worden. Die künstlerische Auseinandersetzung mit diesem Extremfall des Terrorismus ist in mehreren 
Ausstellungen thematisiert worden, z. B. Ausst. Kat. Berlin. 2002. Der historische Terrorismus der 1970er Jahre 
wird aktuell künstlerisch in einer viel diskutierten Ausstellung in Berlin aufbereitet. Ausst. Kat. Berlin. 2005 
975 Interview mit Mitgliedern der Gruppe in Testaccio, Rom 2000 
976 Vgl. Bohrer. 1998, S. 138 
977 Pane. 1974, S. 33-53 



 235 

Abhandlung Eine gnadenlose Kunst978 eine kontinuierliche Linie von der Ästhetik der 

heutigen Kunst hin zu den nationalsozialistischen Lagern.979 Die Kunst sei kühl und 

auf Oberflächenwirkung ausgelegt, eine Form der Emphase sei nicht mehr möglich. 

Er wirft der zeitgenössischen Kunst vor, Methoden des Terrorismus übernommen 

und sich als erbarmungslose Kunst den Hochmut des Henkers zu eigen gemacht zu 

haben.980 Die Kunst rezipiere Gewaltverherrlichung und pornografische Neigungen 

und unterstütze damit die reine Präsentation, die in die Diktatur münden könne. 

Virilio spricht der Kunst eine gesamtgesellschaftliche Macht zu und klagt sie auf 

dieser Grundlage an, die Gewaltbereitschaft in der Gesellschaft zu erhöhen. Er 

glaubt nicht an eine kritische Widerspiegelung des Nihilismus in der Kunst, sondern 

sie selbst kreiert nach seiner Ansicht aktiv den Nihilismus mit. Er geht damit weiter 

als Abate, der der Kunst nur ein Versäumnis vorwirft, ihr aber keine direkte Schuld an 

einem destruktiven Menschenbild gibt. Die ästhetische Ausformung von Kunst wird 

aber von beiden zu einem Konstrukt stilisiert, das negative Folgen für die 

Gesellschaft haben kann, aus der sie hervorgeht. Nach Abate übernimmt der 

Terrorismus Bereiche der Kunst. Virilio argumentiert umgekehrt und klagt die 

Künstler an, sich Methoden des Terrorismus zu eigen zu machen. Neben den 

Aussagen Abates wird auch in den anderen Beiträgen das Dilemma angesprochen, 

in dem sich die Kunst befand. Spricht man ihr eine gesellschaftliche Position zu, so 

muss man sie auch verantwortlich für den Terrorismus machen. Die anfängliche 

Sympathie schlägt vor allem Ende der 1970er Jahre in eine nachdenkliche Stimmung 

um.  

 

Was bedeutet es, dass Kunst subversiv ist, die subversive Imagination? Die Gruppe 

wollte politisch gesellschaftlich aktiv werden und zielte auf eine Veränderung der 

Verhältnisse ab, sollte das ein zerstörerisches Potenzial beinhalten? Sie wollte weg 

von dem Image der schönen Künste, war aber noch nicht bei einem eigenen 

Standpunkt zur politischen Kunst angelangt. Der Spagat zwischen Kunst und 

politischem Engagement, der in der Zeitschrift der literarischen Avantgarde Quindici 

in den Jahren 1967 bis 1969 versucht wurde, ist in den Zeitschriften des Ufficio per la 

Immaginazione Preventiva weitergeführt worden. Man wollte die 

Grenzüberschreitung zwischen Kunst und Gesellschaft, die immer einen 

                                                 
978 In Deutsch mit dem Essay Die Kunst des Schreckens unter dem gleichen Titel veröffentlicht. 
979 Vgl. Virilio. 2001a, S. 9-10 
980 Ebd., S. 18 



 236 

ideologischen Impetus hatte. Die beiden Sektoren sollten aber nicht getrennt 

voneinander oder parallel zueinander verlaufen, sondern synthetisiert werden. Die 

Beiträge in den Publikationen verdeutlichen, dass das Politische auch in der Kunst 

Vorrang haben sollte. Neue Utopien wurden aus einem individuellen künstlerischen 

Selbstverständnis entwickelt, das in einem Kollektiv von Intellektuellen analysiert 

wurde. Der freiheitlich anarchische Impetus der Theorien und Aktionen des Ufficio 

sollte weg von festen Vorgaben, hin zu einem möglichst hierarchiefreien und 

unabhängigen Kunstschaffen führen. Man trieb die Verbindung von Kunst und 

Gesellschaft voran, stellte sie gleichzeitig jedoch in Frage. Die Widersprüche, die 

innerhalb der Gruppe nicht aufgehoben werden konnten, sind die zwischen Form und 

Inhalt, da die Ausdrucksmittel für alle gedacht waren, sie aber nur von Gebildeten 

rezipiert werden konnten. Künstlerisch hat man sich an der konzeptionellen Kunst 

orientiert und an Bewegungen wie den Situationisten. Wichtig war vor allem auch die 

poesia visiva, die von den KünstlerInnen als Ausdrucksform gewählt wurde. 

 
Trotz der Rückkehr des Politischen in der Kunst, das durch die Globalisierung neu 

definiert werden muss,981 weisen KünstlerInnen oft eine konkrete politische Aussage 

zurück. Selbst Mauri sieht eine Trennung zwischen Politik und Ideologie: „Ma ciò a 

cui tengo di più è che per me fare dell'arte ideologica non è mai stato un modo per 

fare dell'arte politica diretta.”982 Die KünstlerInnen möchten nicht auf das Politische 

reduziert werden und wollen sich darum nicht darauf festlegen lassen. Dies führt auf 

die problematische Synthese von Politik und Kunst zurück. Das Private im 

Politischen und das Politische im Privaten sind nicht voneinander zu trennen. Es 

kann ein künstlerisches Engagement außerhalb der Realität, auch der politischen, 

nicht geben. Sich zu dieser Einsicht zu bekennen, ist schwierig. Vor dem Hintergrund 

eines ständigen Scheiterns utopischer Konzepte werden linke Utopien auch in der 

italienischen Kunst der 1980er Jahre zur Seltenheit.983 

 
 

                                                 
981  Dies war unter anderem auf der documenta 11 in Kassel festzustellen. Ausst. Kat. Kassel. 2002 
982  Perretta. In: Flash Art. Nr. 147, S. 67 
983  Vgl. Kube Ventura. 1999, S. 40 - 54 



 237 

8 Mauris Deutschlandbild im Vergleich 

 

8.1 Auschwitz, die Schuldfrage und die deutsche Gesellschaft 
 

Im Gegensatz zum italienischen Umgang mit der eigenen faschistischen 

Vergangenheit steht im Zentrum der deutschen Aufarbeitungsproblematik die Shoah, 

die Ermordung und systematische Ausrottung von Millionen von Menschen durch die 

Nationalsozialisten. Der unheimliche Schuldkomplex, der vor allem die deutschen 

Zeitgenossen trifft, wurde jahrzehntelang verdrängt, auch wenn die Politik nach 

außen die Schuld übernimmt. Die vielbeschworene Unfähigkeit der Deutschen zu 

trauern984 hängt direkt mit der immensen Komplexität und Schwere des Verbrechens 

zusammen. Bereits die Benennung des Menschheitsverbrechens wirft Fragen und 

Probleme auf. Auschwitz - Holocaust - Shoah sind Worte, hinter denen das Grauen 

aufscheinen kann, es jedoch gleichzeitig zu verschwinden droht. Sie signalisieren die 

brutale Ermordung des europäischen Judentums, wobei auch das eine 

problematische Sicht auf die Opfer der Nationalsozialisten ist. So genannte 

vergessene Opfer sind psychisch und physisch Kranke, Homosexuelle, alle, die den 

Nationalsozialisten als Artfremde und Gemeinschaftsfremde galten. Sinti und Roma 

und die Bevölkerung in den von der Wehrmacht besetzten Gebieten sind im Krieg 

teilweise systematisch ausgerottet worden.985 Auch diesen sollte mit den 

unterschiedlichen Bezeichnungen gedacht werden. Doch zurück zur Begrifflichkeit. 

Auschwitz ist nur ein Ortsname, der jedoch unheimliche Konnotationen hervorruft, da 

er als pars pro toto für die Vergasung der Opfer in den Vernichtungslagern steht. 

Sind jedoch nur Menschen, die in Auschwitz umgebracht wurden oder überlebt 

haben, die wirklichen Opfer? Die Konzentration auf den Namen Auschwitz lässt 

andere Orte des Leidens und der Vernichtung in den Hintergrund treten und ist 

deshalb problematisch. Der Begriff Holocaust ist mehrfach kritisiert worden, da er die 

religiöse Konnotation des Brandopfers in sich trägt.986 Ein religiöses Opfer kann 

freiwillig erbracht werden und es soll in jedem Fall einem bestimmten Zweck dienen. 

Die Opfer der Nationalsozialisten auf eine Ebene mit religiösen Opferriten zu stellen, 

mutet infam an. Demgegenüber scheint der Begriff Shoah in seiner Bedeutung 

                                                 
984 Mitscherlich. 1998  
985 In der kunsthistorischen Forschung zum Thema wird eine Definition der Opfer versucht. Amishai-
Maisels. 1993, S. XXXIII 
986 Vgl. Goetschel. 1997, S. 131 



 238 

Katastrophe zu allgemein, nach dem Film von Claude Lanzmann Shoah987 in den 

1980er Jahren ist er neben Holocaust zu einem weiteren Synonym für den 

Völkermord geworden.988 Wie kann man sprachlich die Dimension des Grauens 

erfassen? Und was steht hinter den Worten, die den Schrecken bezeichnen sollen? 

Wie kann man der Untat nicht nur durch Worte gerecht werden? 

 

Unterschiedliche von der Shoah betroffene Länder haben verschiedene nationale 

Erinnerungsprobleme in Bezug auf diesen Teil ihrer Geschichte. In den europäischen 

Ländern wie Deutschland, Polen, Italien hat die Shoah andere Auswirkungen auf das 

nationale Bewusstsein als in Israel und Amerika, wo viele Überlebende wohnen, die 

Untaten an sich aber nicht stattgefunden haben.989 Jede Erinnerungskultur birgt die 

Gefahr der Instrumentalisierung und der Vereinnahmung für politische Zwecke in 

sich. Die Identifikation der Bürgerinnen und Bürger eines Staates mit den 

Ereignissen während des Zweiten Weltkrieges und der Shoah im negativen wie im 

positiven Sinn können zu einer Geschichtsvereinfachung und damit zu einer 

Verfälschung führen. Deutschland hat eine spezifische Verantwortung für das 

Geschehen zu tragen. In keinem anderen Land leben so viele TäterInnen- und 

MittäterInnen. Die rassistische Weltanschauung Hitlers und der Nationalsozialisten 

wurde hier erarbeitet und propagiert. Sie stieß auf wenig Gegenwehr, vielmehr 

konnte sich Hitler - auch was seine Rassenpolitik betraf - einer breiten Zustimmung 

oder zumindest einer hinnehmenden Haltung sicher sein.990 Der so genannte 

Antisemitismus, ebenfalls eine problematische aber eingedeutschte Vokabel, war 

kein rein deutsches Phänomen.991 Mit der Shoah wird er aber zu der deutschen 

Frage. Die unmittelbare Nachkriegszeit und die historische Entwicklung 

Deutschlands, die Teilung in zwei deutsche Staaten, all das war Folge des Krieges 

und - der Shoah. In den unterschiedlichen Jahrzehnten hat Auschwitz das Bild der 

Deutschen und von den Deutschen mitgeprägt. Die Teilung Deutschlands hat zu 

einer doppelten Erinnerungskultur geführt, wobei die Bewertung der historischen 

Schuld und Verantwortung in den beiden deutschen Staaten anders ausfiel. In der 
                                                 
987 Das Buch zum Film: Lanzmann. 1985 
988 Auffällig ist, dass vor allem jüdische Forscherinnen und Forscher den Ausdruck Shoah benutzen, so zum 
Beispiel Yahil. 1998 
989 Beiträge zu den unterschiedlichen nationalen Aufarbeitungsformen und den damit verbundenen Ritualen 
siehe: Young (Hg.). 1994. Siehe auch: Steininger (Hg.). 1994 
990 Vgl. Thamer. 1995, S. 216-217 
991 Der amerikanische Politologe Daniel Goldhagen versucht in dem Buch Hitlers willige Vollstrecker den 
spezifisch deutschen Antisemitismus herauszuarbeiten. Seine Thesen haben zu einer breiten Kontroverse in der 
historischen Forschung und öffentlichen Meinung geführt. Goldhagen. 1996. Das Buch zur Diskussion: Schoeps. 
1997 



 239 

DDR, die sich selbst zum antifaschistischen Staat stilisierte, sowie in der 

demokratischen Bundesrepublik wurde die Erinnerung in den 1950er und 1960er 

Jahren vorwiegend unterdrückt. Man suggerierte sich und den anderen, nur einige 

wenige seien wirkliche Nationalsozialisten gewesen. Hans Magnus Enzensberger 

beschreibt in seiner scharfzüngigen Bewertung des deutschen Selbstbetrugs, dass 

viele sagten, sie seien „keine Nazis” gewesen, sondern hätten vielmehr „Juden 

versteckt”.992 In seiner umfassenden historischen Analyse der unmittelbaren 

Nachkriegszeit beschreibt der Historiker Norbert Frei detailliert diesen Prozess der 

Verdrängung.993 Die DDR hat zwar ehemalige Nationalsozialisten in der 

Öffentlichkeit angeprangert, das Ziel dieser Aufklärungsaktionen war es aber, die 

Politik der BRD zu diskreditieren, da diese dort wieder wichtige Ämter inne hatten. 

Damit haben die Regierenden in der DDR die Verantwortung für die Verbrechen auf 

den anderen deutschen Staat geschoben. Der Umgang mit der 

nationalsozialistischen Vergangenheit wurde in der Bundesrepublik erst ab den 

1960er Jahren öffentlich hinterfragt. Mit dem Eichmann-Prozess von 1961 wurde 

erneut die Unfassbarkeit der Grausamkeiten deutlich, die im deutschen Namen 

ausgeführt wurden. Dies führte nicht nur in Deutschland zu einer Neubewertung der 

Fakten und einer erneuten Traumatisierung.994 Die Studentenrevolution versetzte 

den Staat in Aufruhr und verschob die Achse des nach außen proklamierten 

Konsenses. Das Jahrzehnt, das mit dem Prozess gegen Eichmann begann, endete 

mit der radikalen Infragestellung der Elterngeneration. Diese Radikalisierung der 

Gesellschaft kulminierte im Terrorismus der 1970er Jahre, der sich unter anderem 

als Kampf gegen den faschistischen Westdeutschen Staat verstand, den er in eine 

direkte Tradition zur nationalsozialistischen Vergangenheit setzte.995 Danach wurde 

die Beschäftigung mit dem Holocaust zum Allgemeinplatz im deutschen Geschichts- 

und Politikverständnis. Darin sehen Intellektuelle aus Deutschland und Amerika eine 

falsche und ein Zuviel der Aufarbeitung, die zu einer Instrumentalisierung der Shoah 

für andere Zwecke führen könne.996 Richard Chaim Schneider geht so weit, von einer 

                                                 
992 Vgl. Enzensberger. 1997, S. 44 
993 Frei. 1999 
994 Gerade das israelische Selbstverständnis ist durch den Prozess nachhaltig beeinflusst worden. Vgl. 
Geyer/Hansen. 1994, S. 188-190 
995 Gudrun Enslin wird in dem Buch von Stefan Aust folgendermaßen zitiert: „Gewalt kann nur mit Gewalt 
beantwortet werden. Dies ist die Generation von Auschwitz - mit denen kann man nicht argumentieren!” Aust. 
1989, S. 54 
996 Diskussionen haben vor allem die Äußerungen des Schriftstellers Martin Walser nach sich gezogen, 
dessen Rede zur Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 1998 kritisiert wurde. Diese hat 
u.a. die so genannte Normalisierungsdebatte ausgelöst. „Auschwitz eignet sich nicht dazu, Drohroutine zu 
werden, jederzeit einsetzbares Einschüchterungsmittel oder Moralkeule oder auch nur Pflichtübung. Was durch 



 240 

Fetischisierung der Opfergeschichte zu sprechen,997 Norbert Finkelstein nennt die 

Meinungsmacher in Sachen Shoah die Holocaust Industrie.998  

 

Wie soll jedoch aus all dieser verfehlten und fehlgeleiteten Erinnerungskultur ein 

würdiger Umgang mit der Vergangenheit entstehen? Kann die Kunst - gerade die 

deutsche Kunst nach 1945 - in diesem falschen Spiel etwas Authentisches 

produzieren? Können deutsche Künstler den Opfern gerecht werden oder sollen sie 

sich vielmehr der Täterproblematik stellen? Auffällig ist, dass die Deutschen - und 

nicht nur diejenigen, die im Widerstand waren - sich selbst als Opfer sehen. Ob nun 

wegen ihres Schicksals als Soldaten oder an der Heimatfront fordern sie für sich 

selbst den Opferstatus.999 Die Probleme, die sich aus der Aufarbeitung der 

nationalsozialistischen Gewaltherrschaft ergeben, sind schwierig und vielfältig. Jedes 

Individuum kann seine eigene Sicht auf die Dinge aus den Erlebnissen während der 

zwölfjährigen Diktatur und der Trauer- und Erinnerungsarbeit der Nachkriegszeit 

entwickelt haben. Hat man Widerstand geleistet, kann man mit einem anderen 

Selbstverständnis an die Aufarbeitung gehen als die MitläuferInnen oder gar 

TäterInnen. Für die nachfolgende Generation ist es wichtig, in welchem familiären 

Kontext man aufwächst. Die Frage an Eltern und Großeltern zu ihrer Haltung 

während der NS-Zeit können ausschlaggebend für das eigene Bewusstsein sein. 

Neben diesen individuellen Lebensläufen ist der kollektive Zusammenhang, in dem 

der oder die Einzelne aufgewachsen ist, von entscheidender Bedeutung. Das gilt für 

den Einzelnen, sowie für KünstlerInnen, die aus einer deutschen Familie ohne 

Verfolgungshintergrund stammen.  

 

Der Historiker Michael Geyer kritisiert den Umgang der Deutschen mit dem 

Nationalsozialismus sowohl auf privater als auf kollektiver Ebene. Er ist der Meinung, 

dass die Deutschen mit ihrer Aufarbeitung - im Negativen - fertig seien. Der 

                                                                                                                                                         
solche Ritualisierung zustande kommt, ist von der Qualität von Lippenbekenntnissen. Aber in welchen Verdacht 
gerät man, wenn man sagt, die Deutschen seien jetzt ein normales Volk, eine gewöhnliche Gesellschaft?” 
Walser. 1998, S. 20 
997 Schneider. 1997 
998 Finkelstein. 2001. Er kritisiert vor allem die amerikanische Haltung auch gegenüber Deutschland. Zu 
bemerken ist, dass beide Autoren jüdischen Glaubens sind. Sie scheinen vor allem die als politisch korrekt 
verstandene Aufarbeitung zu hinterfragen. Gerade bei Finkelstein ist die Vereinnahmung von rechten politischen 
Kreisen jedoch direkte Folge seiner polemischen Thesen. 
999 Eine umstrittene Meinung zu diesem Thema äußert der Historikers Jörg Friedrich, der bereits vor der 
allgemeinen Gedächtnisflut zur sechzigsten Wiederkehr des Kriegsendes den deutschen Bombenopfern eine 
Stimme gibt. Alleine das wäre nicht zu kritisieren, wenn er dabei nicht den Proporz zwischen den eigentlichen 
Ursachen des Krieges und den Leiden der deutschen - nicht nur der arisch gesunden - Zivilbevölkerung außer 
Acht lassen würde. Friedrich. 2002 



 241 

repetierende Charakter der Erinnerungskultur habe zu einer reinen 

Präsentationsform geführt,1000 die mit den Ereignissen selbst und dem lebendigen 

Gedächtnis an die Opfer wenig zu tun habe. Die hier analysierte deutsche Kunst ist 

nur bedingt offizielle Erinnerungskultur. Sie spiegelt jedoch das Individuelle im 

Kollektiven und muss somit kritisch analysiert werden.  

 

 

8.2    Deutsche Selbstwahrnehmung 

 

Das OEuvre der drei deutschen Künstler Joseph Beuys, Hans Haacke und Anselm 

Kiefer wird aus unterschiedlichen Gründen für eine Analyse und einen Vergleich mit 

der Kunst Fabio Mauris herangezogen. In allen drei Positionen kann man 

Ähnlichkeiten mit seinen ideologischen Arbeiten erkennen. Mauri selbst betont eine 

Affinität zu den genannten Künstlern.1001 Beuys, Haacke und Kiefer stehen für drei 

unterschiedliche Generationen, die mit dem Krieg und dessen Auswirkungen jeweils 

in spezifischer Form konfrontiert wurden. Allen gemeinsam ist, dass sie keine 

direkten Bezüge zu Verfolgung und Ausgrenzung in ihren Biografien aufweisen. Sie 

haben sich intensiv mit dem Thema Nationalsozialismus und dessen Folgen 

auseinandergesetzt und daraus einen individuellen Ansatz entwickelt, der durchaus 

kontrovers diskutiert und unterschiedlich bewertet worden ist. Sie sind 

herausragende Vertreter der deutschen Kunst nach 1945 und stehen für ein 

besonderes künstlerisches Engagement. 

 

Die Auswahl der Künstler kann als selektiv angesehen werden.1002 Sie muss es sein, 

denn das ganze Spektrum künstlerischer Auseinandersetzung mit der deutschen 

Vergangenheit kann nicht aufgezeigt werden. Gleichzeitig kann nur eine Auswahl 

von Kunstwerken der einzelnen Künstler interpretiert werden. Dabei werden auch 

nicht alle Arbeiten der Künstler, die sich mit dem Deutschlandbild und der Shoah 

beschäftigen, berücksichtigt. Die Interpretation der einzelnen Artefakte ist auf die 

Themenstellung zentriert, ohne andere Gesichtspunkte vollkommen auszublenden. 

                                                 
1000 Geyer/Hansen. 1994, S. 190 
1001 Interview 1999. Anhang, S. 6. Francesca Alfano Miglietti nimmt einen direkten Vergleich zwischen Beuys 
und Mauri vor. Vgl. Alfano Miglietti. 1991, S. 31-75  
1002 Die Drei werden in der Literatur zur Aufarbeitung des Nationalsozialismus genannt, aber nicht immer 
gemeinsam. Der Kunsthistoriker Stefan Germer trifft z. B. eine andere Auswahl. Germer. 1999, S. 39 – 63; 
Benjamin, A. 1989, S. 35-38 



 242 

Die Konzentration auf einzelne Aspekte - gerade auch in Bezug auf die Komplexität 

der Aktionen von Beuys - birgt die Gefahr der Vereinfachung und damit der 

Verfälschung. Um dem vorzubeugen, werden diverse Perspektiven beleuchtet und 

Werke aus unterschiedlichen Phasen zur Analyse herangezogen. Die Zitate und die 

Selbstwahrnehmung der einzelnen Künstler sollen ihre Haltung bekräftigen oder 

hinterfragen helfen. 

 

 

8.2.1 Joseph Beuys – Trauma und Verarbeitung 
 
Joseph Beuys, als einer der größten Künstler des 20. Jahrhunderts gefeiert, trägt 

den Makel der Frühen Geburt.1003 Seine Kindheit und Jugend hat er im 

nationalsozialistischen Deutschland erlebt. Er scheint mit seiner selten 

widerständigen vielmehr konformen Haltung dem Bild eines deutschen Jugendlichen 

zu Zeiten Hitlers zu entsprechen, weniger jedoch dem Idealbild des unangepassten 

Künstlers der Avantgarde, als der er später gefeiert wurde. Zur Interpretation seines 

Werkes werden immer wieder seine Mitgliedschaft in der HJ, seine freiwillige 

Meldung zur Wehrmacht und seine Unteroffizierslaufbahn in der Luftwaffe1004 

herangezogen. Der Künstler selbst lenkt auf diesen biografischen Ansatz hin, indem 

er seinen Lebenslauf/Werklauf erstmals 1964 in der Programm- und 

Dokumentationspublikation für das Festival der Kunst am 20.07.1964 

veröffentlicht.1005 Die Vermischung lebensgeschichtlicher Daten mit fiktiven oder 

tatsächlichen Ausstellungen und Ereignissen verdeutlicht die vom Künstler 

akzentuierte Wechselbeziehung zwischen biografischer und künstlerischer 

Entwicklung.1006  

 

Beuys ist als Zeitzeuge direkt betroffen. Auf die Frage von Wulf Herzogenrath, ob ihn 

der Krieg beeindruckt habe, antwortet er: Selbstverständlich hat mich alles 

                                                 
1003 Beuys gibt dem Wort Frühgeborene einen eigenen Sinn. Er bezeichnet damit für ihre Zeit zu 
fortschrittliche Intellektuelle. Beuys selbst könnte auch in diesem Sinn als Frühgeborener bezeichnet werden, hier 
ist die Begrifflichkeit jedoch vielmehr als Umkehrung der Formulierung die Gnade der späten Geburt gewählt. 
Zum Beuysschen Begriff siehe: Bezzola. 1997, S. 177-178 
1004 Zu den Lebensdaten von Beuys kann die Biografie von Adriani, Konnertz und Thomas eingesehen 
werden, auch wenn sie von der kritischen Forschung der 1990er Jahre als zu affirmativ angesehen wird, da sie 
sich vor allem auf die Aussagen des Künstlers und seiner Familie stützt. Siehe: Adriani/Konnertz/Thomas. 1994; 
Gieseke/Markert. 1996; Lange, B. 1999  
1005 Zitiert hier nach: Ausst. Kat. Basel. 1969/1970 
1006 Barbara Lange geht in ihrer kritischen Analyse zur Künstlerpersönlichkeit Beuys auf die 
Verselbständigung und Weiterführung des Lebens/Werklaufs ein. Lange, B. 1999, S. 163-166 



 243 

beeindruckt. Es hat mich sogar sehr beeindruckt, physisch beeindruckt, da immer 

noch Eisenteile in meinem Körper sind.1007 Er bezieht sich hier auf seine 

Verletzungen im Krieg durch einen Absturz als Bordfunker auf der Krim. Im Jahr 

19441008 wurden er und der Pilot abgeschossen. Beuys überlebte, der Pilot starb am 

Unfallort. Der Künstler behauptet, er sei von Krimtataren gerettet worden. Die 

Rettung durch die Tataren war bereits früh bekannt, nach seinen 

Schlüsselerlebnissen befragt, präzisiert er 1976 gegenüber Georg Jappe den Bezug 

zwischen der Bergung durch die Tataren und seiner Materialwahl. Nach den 

Aussagen von Beuys haben die Tataren in Filzzelten gelebt und ein Fettgeruch habe 

in den Zelten in der Luft gehangen. Das habe ihn auf seine Grundmaterialien 

verwiesen: Aber wahrscheinlich wäre ich nie wieder auf den Filz gekommen, ohne 

dieses Schlüsselerlebnis. Also auf das Material, auf Fett und Filz.1009 Gegenüber 

Caroline Tisdall führt er 1979 aus, die Tataren hätten ihn mit Fett eingerieben und in 

Filz gehüllt, um die Wärme zu isolieren.1010 Das ist der individuelle Mythos Beuys, der 

bis heute rezipiert wird. In den Berichten werden die Eigenschaften der Materialien 

genannt, die Beuys immer wieder einsetzt, Lebens- und Werklauf werden 

analogisiert. Gleichzeitig betont Beuys, dass das Kriegserlebnis nicht der einzige 

Beweggrund für die Materialwahl und die ausschließliche Interpretationsebene sei. 

Befasst man sich mit der Aufarbeitung des Nationalsozialismus so muss diese 

Analogisierung mitgedacht werden. Die Krim, der Absturz, die Tataren, das Fett, der 

Filz, Wärme-Kälte, Tod-Leben, Zirkulation, all das bestimmt das künstlerische 

Universum von Beuys. Das Trauma seiner Kriegszeit liegt vor allem in den eigenen 

Todes- und Leiderfahrungen, die ihn nachhaltig geprägt haben. Kann dieses reale 

Todeserlebnis Quelle des kreativen Prozesses sein?  

 

Die kunstgeschichtliche Forschung geht heute zum Teil davon aus, dass die 

Ereignisse auf der Krim sich nicht ganz so zugetragen haben können, wie Beuys es 

beschrieben hat. Es wird angenommen, dass es sich um eine wohlplatzierte 

Künstlerlegende handelt. Dieses Konstrukt kann jedoch affirmativ analysiert 

                                                 
1007 Herzogenrath (Hg.). 1973, S. 22 
1008 Beuys irrt sich in seinem Lebens/Werklauf, wenn er 1943 als Zeitpunkt für den Absturz angibt. In der 
Biografie von Adriani, Konnertz und Thomas wird das Datum zunächst übernommen. Adriani/Konnertz/Thomas. 
1973, S. 14 – 15; Adriani/Konnertz/Thomas. 1986, S. 22-25. In der Neuausgabe der Beuysbiografie von 1994 
wird 1944 als Absturzjahr genannt und dieses Datum an Hand des Soldbuchs von Beuys belegt. 
Adriani/Konnertz/Thomas. 1994, S. 17 
1009 Beuys. 1977, S. 75  
1010 Vgl. Ausst. Kat. New York. 1979/1980, S. 16-17 



 244 

werden,1011 ohne zu vergessen, es kritisch zu betrachten.1012 Es gibt in den letzten 

Jahren Tendenzen, die Zeit des Nationalsozialismus und die Hinterfragung der 

Künstlerlegende zur Demontage des Künstlers und Menschen Beuys heranzuziehen. 

Vor allem in der Erweiterten Beuysbiografie von Frank Gieseke und Albert Markert 

wird der Nationalsozialismus zum alleinigen Erklärungsmuster seines Schaffens, 

Beuys selbst wird eine rechte Gesinnung nachgesagt.1013 In Bezug auf die 

Tatarenlegende wird Beuys von den Autoren beschuldigt, er habe sie erst spät 

aufgegriffen und damit ein bestimmtes politisches Ziel verfolgt. Gieseke und Markert 

werfen dem Künstler vor, er habe aus revisionistischen Gründen die Legende in den 

1970er Jahren konzipiert. In diesen Jahren sei auch in der so genannten Neuen 

Rechten die Frage nach der Rückeroberung der deutschen Ostgebiete diskutiert 

worden, die mit dem Befreiungskampf der Krimtataren in Zusammenhang gebracht 

worden sei.1014 Lässt man den Wahrheitsgehalt der Geschichte beiseite, so kann in 

der verspäteten Erinnerung jedoch gerade ein Indiz für die Traumatisierung des 

Menschen Beuys gelesen werden, der auch in der Kunst erst nach Jahren der 

Verdrängung aktiv die Vergangenheit erinnern kann, auch wenn er schon jahrelang 

mit den Materialien und Sujets gearbeitet hat. Beuys gibt selbst in seiner 

Beschreibung des Schlüsselerlebnisses zu, dass er nicht ganz bei Sinnen gewesen 

sei, und gewisse Bilder in ihm aufgestiegen seien, die er rational nicht kontrollieren 

konnte. Sie sind nicht als richtig oder falsch zu bewerten, sondern stehen als 

Erinnerungsruinen in seinem Leben und Werk. Diese Bilder benutzt er, um seinen 

erweiterten Kunst- und Plastikbegriff zu fundieren. Die stilisierten Materialien seiner 

Rettung im Krieg werden zu seinen wichtigsten künstlerischen Stoffen. Die Ansätze 

der kritischen Beuys-Forschung sollen nicht in toto negiert werden - gerade Barbara 

Lange hat eine durchaus fundierte Analyse vorgelegt - sie müssen jedoch genauso 

kritisch gelesen werden, wie sie geschrieben worden sind. 

                                                 
1011 Kuspit geht von einer Legende aus, interpretiert diese aber als solche. Kuspit. 1995b, S. 97 
1012 Scharfe Kritik an Beuys übt Benjamin H. D. Buchloh. In seinem Artikel Beuys: The Twilight of the idol 
beanstandet er die Biografie von Adriani, Konnertz und Thomas. Seine Argumentation beruht jedoch auf einem 
Missverständnis. Er geht fälschlicherweise davon aus, dass sich in der Biografie die Fotografie einer Notlandung 
auf den Absturz auf der Krim beziehen würde. Daran will er die Pervertierung des Beuysschen Künstlermythos 
aufzeigen, der sich angeblich kurz nach einem schweren Unfall fotografieren lässt. Adriani, Konnertz und Thomas 
haben diesen Zusammenhang nicht aufgebaut. Dies geht vor allem aus der Fassung der Biografie von 1973 
hervor. Verwirrend mag für Buchloh das Datum 1943 als Absturzdatum und 1943 als Datum der Fotografie 
gewesen sein. Bei näherer Betrachtung ist eine Überschneidung zwischen dem oben geschilderten Absturz in der 
Krim und dem als Notlandung bezeichneten Unfall auf dem Bild nicht möglich. Buchlohs Argumentation erscheint 
emotionalisiert und über das Ziel hinaus, da er im Zusammenhang mit der Bildung eines Ursprungsmythos von 
neurotic lie spricht und sich überlegt, ob man Beuys nicht als perfidious trickster bezeichnen könnte. Buchloh, 
1980, S. 38. Kritik an der Legende siehe auch: Lange, B. 1999, S. 169 
1013 Gieseke/Markert. 1996 
1014 Vgl. ebd., S. 182-183 



 245 

 

Neben der Beschäftigung mit eigenem Leiden hat sich Beuys bereits sehr früh mit 

der Shoah auseinandergesetzt. Sein erster belegter Kontakt mit dem Thema ist seine 

Beteiligung an einer Ausschreibung zu einem Denkmal für die Opfer von Auschwitz 

1957/58. Sehr häufig werden zwei Aussagen Beuys' zitiert, die sich direkt auf die 

Shoah und konkret auf Auschwitz beziehen. Im Jahr 1982 äußert er sich in einem 

Gespräch mit Gaya Goldcymer und Max Reithmann auf die Frage, ob Auschwitz 

darstellbar sei, folgendermaßen: 

 

Non, bien sûr que non. Ce n'est qu'une tentative pour trouver un remède de 
remémoration. Et ceci en fonction d'actions qui vont au-delà. Il faut dire en tout 
cas que tout cela appartient au domaine de l'art de l'action. Ces actions 
permettent finalement de préparer quelque chose et ce quelque chose ne peut 
être représenté par cette horreur. Il ne peut être représenté par l'image. Cette 
horreur n'a été représentable que lors de son propre processus, au moment 
où elle a eu lieu. Il est donc impossible de la traduire par une image. Ces 
événements ne peuvent être mémorisés qu'à partir d'une contre-image 
positive, dans la mesure où tout cela est vraiment éliminé du monde et de 
l'homme afin que le reste de cette inhumanité soit surmonté. C'est pourquoi la 
vitrine d'Auschwitz n'est en réalité qu'un jouet, je n'ai pas prétendu rendre 
quoique ce soit de l'atrocité par ces choses-là.1015 
 

Beuys betont die Unmöglichkeit der Darstellbarkeit von Auschwitz. Nichtsdestotrotz 

hofft er, in der Aktionskunst ein Mittel zur Überwindung des Traumas und eine 

Möglichkeit der Vergegenwärtigung zu finden. Nur in der Kunst könne die 

vergebliche Hoffnung auf Überwindung des Horrors erlebbar gemacht werden. Sie 

agiere jedoch auf der Ebene des Spielzeugs und könne nur da als solches 

funktionieren. Die Realität des Horrors könne sie nicht angreifen, durch das 

spielerische Element jedoch aushebeln. Der von Beuys angeführte Begriff 

Auschwitzvitrine bezieht sich auf eine Vitrine1016 aus dem so genannten Block Beuys. 

Dieser Ausdruck wird für die Sammlung Ströher benutzt, die sich heute im 

Hessischen Landesmuseum Darmstadt befindet.1017 Die Vitrine wird von Beuys im 

Gegensatz zu anderen Vitrinen des Blocks mit einem Titel versehen, er nennt sie 

Auschwitz-Demonstration.1018 Demonstration kann in diesem Zusammenhang eher 

im Sinne des Zeigens und Verdeutlichens als im Sinne einer Protestaktion 

                                                 
1015 Beuys. 1988, S. 122 
1016 Zu der besonderen Bedeutung der Vitrinen als Bewegungs- und Standmotiv: Lorenz. 1995, S. 9-18 
1017 Abbildung siehe vor allem: Beuys, E. u. a. (Hg.). 1990, S. 182-187, S. 357-358 
1018 In einem Interview von 1968 betont er, dass die Vitrine Auschwitz-Demonstration nur so und nicht 
anders installiert sein kann. Im Gegensatz dazu seien die anderen Vitrinen ohne Titel zufällig zusammengestellt. 
Ausst. Kat. Basel. 1969/1970, S. 35 



 246 

verstanden werden, was aber die Doppeldeutigkeit des Ausdrucks nicht vollkommen 

negieren soll. Die einzelnen Elemente der Vitrine entstammen unterschiedlichen 

Kontexten. Teilweise sind sie im Zusammenhang mit dem Wettbewerb für ein 

Auschwitz-Denkmal entstanden. Andere Fragmente, die von diesem Wettbewerb 

herrühren, sind in der Hirschjagd und anderen Vitrinen der Sammlung Ströher zu 

finden,1019 einzelne Zeichnungen werden in der Stiftung Museum Moyland - 

Sammlung van der Grinten gezeigt.1020 

 

Auf Auschwitz bezieht sich Beuys auch mit seiner Äußerung gegenüber der 

amerikanischen Kunsthistorikerin Caroline Tisdall anlässlich einer Ausstellung im 

Solomon R. Guggenheim -Museum 1979 / 1980 in New York.  

Similia similibus curantur: heal like with like, that is the homeopathic healing 
process. The human condition is Auschwitz and the principle of Auschwitz 
finds its perpetuation in our understanding of science and political systems, in 
the delegation of responsibility to groups of specialists and the silence of 
intellectuals and artists. I have found myself in permanent struggle with this 
condition and its roots. I find for instance that we are now experiencing 
Auschwitz in its contemporary character. The time bodies are outwardly 
preserved (cosmetic mummification) rather than exterminated but other things 
are being eliminated. Ability and creativity are burnt out: a form of spiritual 
execution, the creation of a climate of fear perhaps even more dangerous 
because it is so refined.1021 
 

Betont Beuys in dem ersten Zitat die Nichtdarstellbarkeit, jedoch den Willen zur 

Annäherung an Auschwitz über die Aktionskunst, so akzentuiert er in diesem Zitat 

den Aspekt der Heilung von den Schrecken durch homöopathische Methoden. 

Gleiches mit Gleichem heilen, das scheint der Ausweg. Gleichzeitig zeichnet er ein 

sehr düsteres Bild der Gegenwart, die über das Stadium Auschwitz noch nicht 

hinausgekommen ist, denn Auschwitz versinnbildlicht in seinen Augen die 

Grundzüge des menschlichen Wesens. Was die Aufarbeitung der Vergangenheit 

betrifft, so kann er nur einen oberflächlichen Umgang attestieren, der einer 

kosmetischen Behandlung gleichkommt. Jetzt ist laut Beuys zwar der physische Tod 

nicht mehr zu befürchten, dafür aber ein seelisch-spiritueller, den er als gefährlicher 

einstuft, da er sublimer wirkt. In dem zitierten Interview von 1982 unterstreicht Beuys 

an anderer Stelle seine Ansicht, dass wir Auschwitz heute in einer neuen Form 

                                                 
1019 Beuys, E. u. a. (Hg.). 1990, Abb. Hirschjagd S. 311. Transformationszeichen, 1. Vitrine Raum V, S. 158-
159 
1020 Zu den unterschiedlichen Elementen, ihrer Herkunft, Verwendungszweck und Ausstellungsorte siehe: 
Kramer. 1997, S. 293-307 
1021 Ausst. Kat. New York. 1979/1980, S. 22-23 



 247 

erleben würden.1022 Er gibt dem Zwang zum Konsum die Schuld, dass die Menschen 

ihre kreativen Möglichkeiten nicht nutzen. Heilung und Erlösung von dem Komplex 

Auschwitz sieht er aber gerade nur in der Kunst und dem kreativen Potenzial des 

Menschen. Sein oft zitierter Ausspruch jeder Mensch ist ein Künstler zeigt eine 

Maxime auf,1023 in der er die Möglichkeit zur Weltverbesserung sieht. Nur auf dieser 

Ebene scheint die Überwindung von Auschwitz möglich. Er kritisiert das Schweigen 

von anderen KünstlerInnen und sieht sich selbst als Rufer zur Kreativität. Obwohl die 

Kunst das Grauen nicht darstellen kann, wird sie zum Experimentierfeld für die 

Überwindung des menschlichen Irrens durch den Menschen selbst.  

 

Denkt man an die Opfer der Shoah, die Millionen von Toten, kann man Beuys' 

Äußerungen wie die von Pasolini und anderen als zynisch bezeichnen. Auschwitz 

wird aber als pars pro toto einer Unmenschlichkeit, eines menschlichen Bösen 

verstanden, das Beuys im Gegensatz zu Pasolini nicht durch den Kommunismus, 

sondern durch die Kunst zu überwinden sucht. Er hat in der Ausschreibung für den 

Wettbewerb zum Auschwitzmonument vorgeschlagen, einen großen kristallförmigen 

Gegenstand in der Mitte des Konzentrationslagers zu konstruieren. Das Sonnenlicht 

sollte sich in der Silberschale reflektieren und dem Schrecken des Ortes eine fast 

transzendental anmutende Vision gegenübergestellt werden. Der spezifische Ort 

diente als Folie für die Skulptur, da das Lager und dessen Eingangstore direkt in den 

Entwurf miteingeplant waren. Auf dem Weg hin zu der überdimensionalen 

Silberschüssel mit Kristallkern sollten die Besuchenden durch drei rot bemalte Tore 

gehen,1024 die an Fallbeile erinnern können. Man musste die drei bedrohlich 

wirkenden Öffnungen durchschreiten, um zur Lichterscheinung zu gelangen. Der 

Gang durch die drei Portale könnte als ein Übergangsritus verstanden werden.1025 

Beuys hatte offensichtlich die Absicht, ein rite de passage der Läuterung 

aufzubauen, an dessen Ende der Besuchende ein anderes Bewusstseinsstadium 

erreichen sollte. Nach dem Beuysfreund und -forscher Franz Joseph van der Grinten 

hat Beuys den Kelch mit Kristall auch als Monstranz bezeichnet.1026 Dieser Hinweis 

setzt den Kern des Denkmals in Verbindung zu einem religiösen Weihegefäß, womit 

                                                 
1022 Vgl. Beuys. 1988, S. 121 
1023 Beuys. 1976, S. 113; Beuys. 1975 
1024 Zum Verbleib der Tormodelle siehe: Grinten. 1996, S. 202-203. Diskussion zum Beitrag: S. 213-214  
1025 Zu überlegen ist hier die Fragestellung, ob ein Weg der Läuterung für eine Totengedenkstätte geeignet 
ist. Nach Antje von Graevenitz hat Brancusi ein Gedenkort für die Gefallenen des Ersten Weltkriegs künstlerisch 
als rite de passage geschaffen. Graevenitz. 1989, S. 485 
1026 Vgl. Grinten. 1996, S. 200 



 248 

der Gralsmythos assoziiert werden kann. Der Gral ist in der christlichen 

Überlieferung das Behältnis, in das das Blut Christi nach dem Lanzenstich durch 

Longinus geflossen sein soll.1027 Aber nicht allein das christliche Element trägt den 

Gralsmythos, andere Deutungen gehen von einer Analogie mit dem Stein der 

Weisen aus und stellen ihn in eine alchemistische Tradition. Der Gralsmythos ist eine 

unter anderen von dem Musiker und Komponist Richard Wagner aufgegriffene 

Metapher für die Suche nach einem übergeordneten Sinn, einem besseren Ich oder 

einer reineren und mystisch überhöhten Vergangenheit und Zukunft. Die Suche an 

sich, der Weg, wird das Ziel, während der Gral selbst immer wieder verschwindet, 

immateriell bleibt. Das Moment der Hoffnung ist in dem Entwurf von Beuys deutlich 

an einen Weg gebunden. Es scheint weniger auf die düstere Vergangenheit 

ausgerichtet, als vielmehr auf eine Überwindung des Grauens in der Zukunft. Es 

kann kritisiert werden, dass Beuys weniger ein Monument zur Erinnerung an die 

Opfer, als vielmehr eine künstlerische Möglichkeit zur Läuterung von der Katastrophe 

für nachfolgende Generationen schaffen wollte. 

 

Von den Plänen zum Denkmal sind in der Auschwitz Vitrine der Foliant mit dem 

Lageplan des Vernichtungslagers und der darauf gezeichnete Entwurf zu bestimmen. 

Die anderen Gegenstände in der Vitrine deuten nicht direkt auf den Terror hinter dem 

Namen Auschwitz hin. Sie stimmen vielmehr in ihrem Andeutungscharakter überein. 

Mit einigen Elementen kann man Tod assoziieren: die Zeichnung Das Mädchen und 

der Tod, der durch einen geformten Zollstock stilisierte Blitz, kleine Glasfläschchen 

mit undefinierbaren Inhalten, eine tote Ratte in einem Topf. Andere stehen für 

existentielle Stoffe zum Überleben: Wurst, zwei Fettblöcke auf zwei Herdplatten, 

Christus. Allerdings haben die Materialien ihre Funktion verloren, sie stehen als 

Zeichen für: Die Wurst kann nicht konserviert werden und ist nicht mehr als 

Nahrungsmittel zu gebrauchen; das Fett kann als Wärmeträger fungieren, die 

Herdplatten sind jedoch ausgestellt. Die Veränderung und Mutation ist 

allgegenwärtig. Dies führt zu einem Abstraktionsgrad der Zeichen, die nicht nur auf 

einen Kontext verweisen. Nur der Lageplan und die Benennung der Vitrine machen 

den Bezug zu Auschwitz dringend. Folgt man der Beuysschen individuellen 

Mythologie, so kann das Fett mit seiner eigenen Leidensgeschichte konnotiert 

werden. Seine Todeserfahrung wird mit den Opfern der Shoah verbunden und zu 

                                                 
1027 Vgl. Rehm. 1995, S. 33-35 



 249 

einer Einheit stilisiert. Die energiegeladenen Elemente und das Kreuz weisen auf 

eine mögliche Überwindung des Grauens hin. Das Christuselement in seiner Dualität 

von Leiden und Überwindung des Todes im Schmerz wird in seiner eschatologischen 

Heilsbestimmung hinterfragt und bestätigt. 

 

Das Kreuz von 1957, das in der Auschwitz-Vitrine liegt, wird auch in der Fluxus-

Aktion Manresa eingesetzt.1028 Es handelt sich um das so genannte Tellerkreuz aus 

rotgefärbtem Kitt, zusammen mit einem Knäckebrot wird es in der Vitrine auf einem 

weißen Teller präsentiert. Das Profane und das Göttliche werden direkt miteinander 

verbunden. Das Profane - das Knäckebrot - kann vergöttlicht als Hostie gelesen 

werden. In ihm wird auf synergetische Weise der Sinn der Hostie aufgezeigt, die über 

die Nahrungsaufnahme einen Kontakt zu Christus und dessen Heilsbotschaft 

eröffnet. Andererseits wird das Leiden Christi auf ein Gericht reduziert, bei dem das 

Knäckebrot als ironische Replik gelesen werden kann. Dem TellerKreuz fehlt die 

eindeutige Konnotation, in der Aktion Manresa ist es dem Element II zugeordnet, da 

es in dem so genannten Induktionsapparat1029 zu finden ist. In diesen Apparat sind 

elektrische Gerätschaften und unterschiedliche Gegenstände zu finden, so scheint 

Element II für die technische Seite der Aktion zu stehen. Im Gegensatz dazu wird 

das von Beuys in der Aktion eingebrachte Element I von einem halben Filzkreuz 

dominiert. Die andere Hälfte des Kreuzes ist mit Kreide auf die Wand gezeichnet und 

suggeriert damit eine Ganzheit. Weder Element I noch Element II scheinen aber 

suffizient, denn Beuys beschwört verbal immer wieder das Element III,1030 das in der 

Aktion nicht materialisiert wird. 

 

Wo aber ist dieses dritte Element zu finden? In der Auschwitz-Vitrine ist das 

Bewegungselement nicht direkt zu spüren. In der Aktion Manresa Hauptbahnhof1031 

sehr wohl. Das TellerKreuz wird dabei an zentraler Stelle eingesetzt.1032 Beuys hält 

eine leuchtende Lichtröhre an seine Brust, in der anderen Hand hält er das 

TellerKreuz, das er mit dem gegenüberliegenden Ende der Lichtquelle verbindet. 

Nach dieser Vereinigung hebt er das TellerKreuz ins Zentrum des an die Wand 
                                                 
1028 Abb. des Kreuzes in der Aktion und der Vitrine in: Ausst. Kat. Köln. 1991, S. 66-69 
1029 Vgl. Mennekes. 1991, S. 20 
1030 Harald Szeemann schildert die repetierende Frage von Beuys nach Element 3, dem er selbst auf die 
Spur zu kommen sucht. Szeemann. 1994, S. 127-132 
1031 Auf den Begriff des Hauptbahnhofs soll in diesem Zusammenhang nicht eingegangen werden. Er könnte 
auf Beuys als Wanderer und als reisender Nomade hinweisen. Das ist ein zentraler Punkt seines OEuvres, der 
hier nicht beleuchtet werden kann.  
1032 Vgl. Mennekes/Röhrig. 1991, S. 7 



 250 

gelehnten FilzKreuzes. Der starke Lichtstrahl soll als energetischer Leitstoff 

fungieren. Der Künstler selbst scheint durch die Kunst in und mit seinem Körper und 

über seinen Körper hinaus die Vereinigung der Elemente zu erhoffen. Dabei wird die 

Verbindung von Element I und II über die Kreuzformen ein Zeichen der 

Vereinnahmung und Vereinheitlichung. Der religiös-rituelle Aspekt der Aktion wird in 

seiner Kommunikation über den Künstlerkörper zu einer Form der privaten 

Reinigung. Die Überwindung unterschiedlicher Temperamente, die Verbindung von 

Ost und West, Warm und Kalt, Mystik und Wissenschaft wird in der Kunst von Beuys 

zur Einheit, die eine Ganzheit suggeriert. Die Verbindung zu einer spirituellen Einheit 

kann nur über die Verbindung der Elemente I (Initio) und II (Ratio) funktionieren. Die 

Zusammenfügung soll zu einem Gesamtkunstwerk führen, das den Menschen 

komplettiert, ihn seine Sensibilität zurückerlangen lässt. Ist das Element III hierin zu 

finden? Mit dem Titel Manresa bezieht sich Beuys auf Ignatius von Loyola und den 

Ort seiner Initiation. Beuys, der selbst eine Wandlung in den 1950er Jahren 

vollzogen hat und diese als Initiation zu einem neuen Menschen- und Künstlertum 

verstand,1033 nimmt den Ort der Wandlung Loyolas als Sinnbild seines eigenen 

Neuanfangs. Manresa als pars pro toto der Initiation kann als Pol zu Auschwitz als 

pars pro toto der absoluten Vernichtung und dem Synonym einer irregeleiteten 

Menschheit gelesen werden.  

 

Manresa Hauptbahnhof wird wie andere Aktionen Beuys' nicht nur über Fotografien, 

Vorzeichnungen und die Präsentation von Objekten in Vitrinen künstlerisch 

konserviert. Beuys hat auch Multiples aus der Aktion entwickelt. Er hat die Zeichnung 

neun bis sechzehn Manresa1034 von 1966 als Vorlage für das gleichnamige 

Multiple1035 von 1977 benutzt. Eine Fotografie der Aktion wird für die 

Katalogschachtel der Ausstellung in Mönchengladbach von 1967 herangezogen.1036 

Für Beuys haben diese Multiples eine besondere Funktion. Sie sind Ideenträger und 

er hofft über sie direkt mit den Menschen, die ein solches Multiple besitzen, in 

Kontakt treten zu können.1037 Die möglichst weite Verbreitung seines Gedankenguts 

war für ihn proklamiertes Merkmal einer demokratischen Kunstauffassung. Die Aktion 

                                                 
1033 Per Kirkeby beschreibt 1966 in seinem Text 2 1/2 den Tod von Beuys in Manresa. Es ist wohl sicher, 
dass Beuys nie mit Per Kirkeby und seiner Frau in Manresa war. Die Legende impliziert jedoch eine Initiation, 
nach der Beuys einen Neuanfang machen konnte. Text von Per Kirkeby in: Ausst. Kat. Köln 1991., S. 9 
1034 Ausst. Kat. Manresa Barcelona. 1994/1995, Abb. S. 101 
1035 Schellmann (Hg.). 1992, Abb. S. 42 
1036 Ebd., Abb. S. 43 
1037 Vgl. Beuys. 1992, S. 9 



 251 

wird multipliziert, die Suche nach dem Element III - erinnert sei auch an die 

Gralssuche - scheint auf andere übertragbar. Die Hoffnung auf einen kreativen 

Weltneuanfang wird an die EmpfängerInnen kommuniziert. Der Sender Beuys 

verstreut seine Nachricht, die er an Viele zu übermitteln hofft. Der pädagogische 

Ansatz zieht sich durch das OEuvre von Beuys, wie vor allem seine Lehrtätigkeit an 

der Akademie und später die Gründung der Freien Internationalen Universität 

zeigt.1038 

 

Das Leben von Beuys wird von ihm selbst gegliedert und in Ausstellungen unterteilt. 

Seinem Geburtsjahr ordnet er den Begriff der Wunde zu: „1921 Kleve Ausstellung 

einer mit Heftpflaster zusammengezogenen Wunde”.1039 Der Geburtsvorgang, die 

Verletzung und der sinnbildliche Versuch der Schließung der Wunde scheint der 

Anfang des Lebens und der Kunst. Die Wunde steht am Anfang, das zeigt an, dass 

alles unter dem Zeichen des Leidens steht. Im Werk Zeige deine Wunde - 

entstanden in den Jahren 1974/75, ausgestellt 1976 in München1040 - steht der Tod 

im Zentrum. Besonders die zwei Leichenbahren aus der Pathologie, über denen zwei 

Lampen in einer verzinkten Blechkiste mit einer mit Fett beschmierten Glasscheibe 

angebracht sind, weisen auf den letalen Charakter des Environments hin. Die 

Doppelpaare, die an Tod und Leiden erinnern, sind auch unter dem Bett zu finden. 

Dort sind zwei Fettkisten aufgestellt, in denen jeweils ein Thermometer und ein 

Reagenzglas liegen. In einem Reagenzglas ist der Schädel einer Drossel zu sehen, 

beide Reagenzgläser scheinen mit einem Einmachglas verbunden zu sein, das, mit 

Gazefilter verschlossen, neben den Fettkisten steht. An den Wänden hängen zwei 

Schultafeln, auf denen in weißer Kreide zeige deine Wunde geschrieben steht. Das 

Motto des Environments wird nicht nur über die Objekte sondern direkt über die 

Sprache transportiert. Zwei nicht zu definierende Werkzeuge und zwei Heugabeln 

stehen an gegenüberliegenden Wänden. Die zwei mit Tüchern umwundenen Forken 

stehen auf Schiefertafeln, auf denen scheinbar ein Teilkreis mit den Werkzeugen 

gezogen wurde. Ein Doppelpaar besteht aus einer verglasten, weiß gestrichenen 

Holzkiste, in der jeweils eine Ausgabe der italienischen Zeitung La lotta continua1041 

                                                 
1038 Stüttgen (Hg.). 1981. Neuere Untersuchung zum Verhältnis von Beuys und seinen SchülerInnen auf der 
Grundlage der oral history siehe: Richter. 2000 
1039 Ausst. Kat. Basel. 1969/1970, S. 4 
1040 Beuys. 1980, o. S. 
1041 Hier handelt es sich um die Zeitschrift der gleichnamigen linkspolitischen Gruppe in Italien, der unter 
anderen auch Kounellis angehörte. Beuys hatte ab 1971 eine besondere Beziehung zu Italien und dort wichtige 
Werke ausgestellt und Aktionen realisiert. Celant. 1978 



 252 

präsentiert wird. Das Zeichensystem des Environments ist aus diesen Elementen 

zusammengesetzt.1042 Wie der Kunstkritiker Laszlo Glozer betont, besteht zeige 

deine Wunde jedoch nicht nur aus diesem Formenkanon, sondern es entsteht erst im 

Betrachtenden und dessen Anteilnahme. Der appellative Titel unterstreicht eine 

mögliche Konfrontation mit dem eigenen Tod und den eigenen Wunden: Zeige du 

deine Verletzbarkeit, deine Ängste, deine Wunde. Zeig aber auch deinen Ursprung, 

deine Geburt, deine Initiation. Die kalte Installation der Leichenbahren mit 

Abnutzungsspuren, der Fettkisten mit Thermometer lässt den Bezug zum Tod nicht 

offen, sondern scheint klar konnotiert. 

 

Das Environment Zeige deine Wunde wird in der Kunstgeschichtsforschung in den 

Kontext deutsche Vergangenheit und Nationalsozialismus gestellt, ohne dies näher 

zu erklären. So setzt die Kunsthistorikerin Cornelia Gockel den Werktitel Beuys' als 

Überschrift für ihre Dissertation über die Faschismusrezeption in der deutschen 

Gegenwartskunst ein.1043 Die Verbindung zwischen deutscher Geschichte und der 

Wunde in der Kunst von Beuys scheint so evident, dass sie keiner Erklärung mehr 

bedarf. Mit dem Titel wird zunächst jedoch vor allem an eine neutestamentarische 

Gegebenheit angeknüpft, die in der christlichen Bildtradition seit dem Mittelalter eine 

weite Verbreitung gefunden hat. Zeige Deine Wunde, der ungläubige Thomas fordert 

Christus auf, seine Wunde zu demonstrieren und damit sein Sterben und seine 

Auferstehung zu dokumentieren. Er will über den Seh- und Tastnerv realisieren, dass 

es wirklich Jesus ist.1044 Die Gläubigkeit hat Grenzen, ein sichtbarer Beweis muss sie 

verifizieren. Die christliche Heilsbotschaft wird für Beuys erneut zu einem Muster der 

interaktiven Überbrückung von Leben und Tod, Verzweiflung und Auferstehung. 

Nimmt man den Beuysschen Lebens- und Werklauf zur Hand, so scheint die 

Verbindung zu Krieg und Nationalsozialismus möglich. Die Jahre seiner Krise auf 

künstlerischer aber auch psychischer Ebene werden in den Jahren 1956 - 1957 

angesetzt. Als Hintergrund der Krise werden die Erlebnisse im Krieg und sein 

Absturz als Bordfunker auf der Krim 1944 angenommen. Der Künstler beschreibt die 

Jahre in seinem Lebens/Werklauf folgendermaßen: Beuys arbeitet auf dem Felde.1045 

Die Mehrdeutigkeit des Begriffs Feld ist evident. Auf der einen Seite kann das 

konkrete Schlachtfeld, der Komplex der Erinnerung, der Gedanken und des Terrors 
                                                 
1042 Beuys. 1980, o. S. 
1043 Vgl. Gockel. 1998, S. 8 
1044 Johannesevangelium. 20, 24-29. In: Bibel. 1979, S. 1224 
1045 Ausst. Kat. Basel. 1969/1970, S. 5 



 253 

gemeint sein, auf der anderen Seite wird die Landarbeit, die Feldarbeit assoziiert.1046 

Die zwei Heugabeln in dem Environment Zeige deine Wunde könnten auf diese 

Feldarbeit, auf die Erinnerungs- und Überwindungsarbeit hinweisen. Die 

Leichenbahren rücken damit näher an den Kontext des Kriegslazaretts oder auch an 

die der Pathologie von Auschwitz und anderen Lagern. 

 

Der Zusammenhang zwischen der deutschen Geschichte und der Wunde kann 

jedoch auch anders gelesen werden. Es ist möglich, sie in einem historischen, 

konkreten Sinnbild zu finden, so zum Beispiel in der Mauer, die in den 1960er-1980er 

Jahren visuelles Zeichen einer Wunde war, die alltäglich an die Vergangenheit und 

die Gegenwart der Deutschen erinnerte. Beuys empfiehlt 1964 die Erhöhung der 

Mauer um 5 Zentimeter - aus ästhetischen Gründen: „Bessere Proportion!”.1047 Die 

sichtbare Mauer soll es nach dem Künstler nicht geben, doch da sie nun mal 

vorhanden ist, soll sie wenigstens seinem ästhetischen Anspruch genügen. Die 

Mauer solle vor allem als innere Mauer begriffen werden, die es zu überwinden gilt. 

Die Spaltung in einem Menschen setzt er mit der Berliner Mauer gleich. Im 

Gegensatz zur Wunde, die nach innen geht, stemmt sich eine Mauer nach außen, 

tritt hervor. Sie weist in ihrem Nach-Außen-Treten jedoch gerade auf die Wunde hin, 

die das Land durchkreuzt.1048 Beuys' Empfehlung der Mauererhöhung kann als 

Provokation verstanden werden. Die Forderung an sich deutet auf die Idee der Kunst 

als politisch gesellschaftliche Kraft der Veränderung hin, die Mauern überwinden hilft 

und Wunden heilen kann, gerade indem sie sie zunächst erhöht und in ihnen bohrt. 

 

In seinem Vortrag Sprechen über das eigene Land: Deutschland1049 von 1985 

benutzt Beuys erneut die Metapher der Wunde. Diese Wunde1050 kann seiner Ansicht 

nach nur über den Born der deutschen Sprache geheilt werden. Die Auferstehung, 

von der er spricht, bringt er mit einem Vokabular in Verbindung, das gerade über das 

Wort Born - das Assoziationen wie Lebensborn1051 hervorruft - mit einer 

nationalsozialistischen Heilsbotschaft verknüpft erscheint. Die von ihm in seiner 
                                                 
1046 Beuys soll in diesen Jahren bei van der Grinten auf dem Land gelebt haben. 
1047 Ausst. Kat. Basel. 1969/1970, S. 14 
1048 Beuys' Ansichten über die DDR waren nie verklärend. Er hat sowohl das eigene kapitalistische als auch 
das kommunistische System aus Gründen der Freiheitsliebe abgelehnt. Die Alternative zu den bestehenden 
Staatsformen hat er im freien demokratischen Sozialismus gesehen. Vgl. Beuys. 1984, S. 129- 136 
1049 Beuys. 2000, S. 25 
1050 Kuspit verweist auf die Fixierung Wunde. Er sieht die Gründe in den Kriegserlebnissen, vor allem aber 
auch in dem gestörten Verhältnis zu seinen Eltern. Er geht auf beide Themen nicht näher ein, setzt aber immer 
wieder Person und Kunst gleich. Kuspit. 1995II, S. 96-99 
1051 Lebensborn. In: Berning. 1964, S. 119-120 



 254 

Rede proklamierte Bindung an den Boden und die Sprache lässt an die 

nationalsozialistische Blut- und Bodenideologie denken. Sicher kann nicht jedes Wort 

der deutschen Sprache als kontaminiert angesehen werden,1052 doch die 

Kombination und der Bezugspunkt der Beuysschen Argumentation können die 

Rezipierenden verunsichern. Er spricht vom deutschen Genius und den spezifischen 

Aufgaben der Deutschen in der Welt, all dies macht stutzig. Das Thema der 

Ansprache von 1985 war es, über das eigene Land zu sprechen, doch hätte Beuys 

wirklich nur aus nationaler Sicht antworten müssen? Gieseke und Markert stellen den 

Künstler auf Grund dieser Rede erneut in den Kontext einer rechten Ideologie und 

kritisieren seinen Sprachgebrauch.1053 Indem er in der deutschen Sprache in seinem 

Vortrag die Kraft zur Heilung sieht, ignoriert er die Kondemnation der deutschen 

Sprache durch die Shoah. Zugespitzt könnte man den Vorwurf äußern, er wollte mit 

dieser Rede auf den Stand der deutschen Sprache vor der Massenvernichtung durch 

Gas und Krieg zurückkehren, die deutsche Sprache und Kunst von ihrer historischen 

Last befreien. 

 

Auf der anderen Seite grenzt Beuys sich in der Rede von allem Rassismus ab und 

erläutert seine Definition von Sprache. Die Kunst selbst in seinem Begriff des 

Plastischen, was im Sprechen und Denken beginnt,1054 sei die deutsche Sprache. 

Beuys akzentuiert seinen erweiterten Kunstbegriff, der auf eine politisch engagierte 

Kunst zur ganzheitlichen Heilung der Menschen abzielt und setzt dieses Konzept mit 

der deutschen Sprache gleich. Dieser Beuyssche Gesamtkunstwerkgedanke und 

seine Totalisierung des Kunstbegriffs sind aber auch auf Ablehnung gestoßen. So 

hat sich der Künstler Marcel Broodthaers bereits 1972 von dem Beuysschen 

Gesamtkunstwerksanspruch distanziert.1055 Er setzt zur Kritik an Beuys die Form des 

offenen Briefes ein und greift auf einen fiktiven historischen Brief von dem Musiker 

und Komponist Jacques Offenbach an seinen Kollegen Richard Wagner zurück.1056 

                                                 
1052 Born kann von Beuys als neutrales Wort verstanden worden sein, das nichts anderes meint als Quelle/ 
Brunnen. Dafür spricht, dass dieses Wort vor allem in der niederdeutschen Region verwendet wird und somit für 
Beuys alltäglich gewesen sein kann. Die etymologische Herleitung befreit das Wort jedoch nicht von seiner 
historischen Last. Born. In: Kluge. 1963, S. 92 
1053 Gieseke/Markert. 1996, S. 179-181 
1054 Beuys. 2000, S. 27 
1055 Auslöser der Kontroverse war die Ausstellungsbeteilung Beuys' an einer Show im Guggenheim Museum 
1972. Da das Museum Haacke ein Jahr zuvor an der Ausstellung seiner Werke hinderte, entschloss sich 
Broodthaers - im Gegensatz zu Beuys - seine Beteiligung zurückzuziehen. Vgl. Germer. 1988, S. 63-66. Über die 
Vorgeschichte des Zerwürfnisses und den Streit über das Schweigen Marcel Duchamps siehe: Zwirner. 2001, 
S. 100-102 
1056 Vgl. ebd., S. 102 



 255 

Darin kritisiert Broodthaers=Offenbach - Beuys=Wagner1057 wegen seiner 

Gleichsetzung von Politik und Kunst, die Wagner=Beuys mit einer Art Magie 

verbinde.1058 Broodthaers - der durchaus einen politischen Impetus mit seiner Kunst 

intendierte, die sich auf andere Weise dem Gesamtkunstwerkgedanken 

annäherte1059 - sieht in der Vereinnahmung der Kunst und deren magischen 

Überhöhung durch die private Mythologie Beuys eine Gefahr für die Kunst. Das lässt 

nicht nur die ambivalenten Passagen der Beuysrede bedenklich erscheinen, sondern 

seine Haltung zu Kunst und Leben im Allgemeinen. 

 

Beuys spricht von der Notwendigkeit und Möglichkeit der Heilung durch die Kunst. 

Das Motiv der Wunde wird immer wieder herangezogen, die Verletzung scheint groß. 

Doch woher rührt die Verletzung? Ist es nur die eigene Läsion, die man erlitten hat, 

oder auch die Wunde der verfolgten Opfer des Nationalsozialismus? Explizit geht 

Beuys nicht darauf ein, wo der eigentliche Ursprung der Wunde liegt, auch im 

Sprechen über das eigene Land nicht. Er macht nebulöse Andeutungen über 

„Schreckliche Sünden nicht zu beschreibende schwarze Male”.1060 Aber spricht er 

hier von der Sünde des Volkes, seiner eigenen oder der der anderen? Im 

Wettbewerb um ein Denkmal für Auschwitz setzt er sich ganz konkret mit dem 

Grauen auseinander und versucht einen künstlerischen Entwurf. In ihm liegt der 

Schwerpunkt auf der traumatisierten Nachwelt, bleibt weniger bei dem Gedenken an 

die Opfer selbst. Die deutsche Schuld bleibt verschwommen, auch wenn Beuys den 

Horror von Auschwitz erfasst haben muss, da der konkrete Terror für ihn unantastbar 

bleibt. Auschwitz wird von ihm als Ort des allgemein Bösen und als Ort des Erinnerns 

an alles Leiden und nicht nur an das der Opfer der Shoah vereinnahmt. Dahingegen 

ist das eigene Leid konkret, erlebt, im Körper des Künstlers eingebettet, den er nach 

außen trägt. Er globalisiert sein eigenes Leiden, sendet es an EmpfängerInnen, die 

seine/ihre eigenen Wunden darin erkennen können. Sein Status als Kriegsversehrter 

baut Beuys zu einem eschatologischen Weltbild aus, seine Person ist eine Art 

Messias zwischen Leiden und Auferstehung. Der private Mythos wird zu einer 

öffentlichen Initiation in der Kunst, der ein Neubeginn folgen soll. Der Schmerz kann 

auch außerhalb des historischen Diskurses seine Ursachen haben, denn nicht nur 

                                                 
1057 In dem Essay von Buchloh wird Beuys in Bezug auf das Gesamtkunstwerk mit Wagner verglichen. Beide 
werden kritisch analysiert, die Haltung Beuys' als ahistorisch und regressiv bezeichnet. Buchloh. 1980, S. 41 
1058 Broodthaers. 1973, S. 9 
1059 Siehe zu der unterschiedlichen Herangehensweise auch: Zwirner. 2001, S. 93-127 
1060 Beuys. 2000, S. 27 



 256 

Krieg und Vernichtung verletzten. So steht die Wunde im Beuysschen 

Lebens/Werklauf am Anfang, sie ist Initiation und jede neue Wunde scheint die 

Möglichkeit eines neuen Lebensstadiums in sich zu bergen. Zeige Deine Wunde 

kann als doppelte Botschaft des Todes und der Auferstehung verstanden werden. 

Deutschland als verletztes Land soll über die Kunst sein Selbstbewusstsein 

wiedererlangen und die deutsche Seele zur positiven Partizipation am 

Weltgeschehen öffnen. 

 

 

8.2.2 Hans Haacke – Distanz ohne Tabus 
 
Hans Haacke wurde 1936 in Köln geboren. Das Geburtsjahr zeigt an, dass er unter 

der Hitlerdiktatur zur Welt kam, gleichzeitig wird deutlich, dass er gerade neun Jahre 

alt war, als das Regime besiegt wurde. Er nimmt vom biografischen Standpunkt aus 

eine Mittelrolle zwischen Zeitzeuge und Nachkriegsgeborenem ein. Haacke lebt seit 

langer Zeit in New York. Dies kann auf eine Distanzierung zu der eigenen deutschen 

Kultur und Geschichte hinweisen. Beschäftigt man sich jedoch mit dem OEuvre 

Haackes, so sind es immer wieder deutsche Themen und die Frage nach der 

deutschen Identität, die ihn beschäftigen, nicht ausschließlich, doch stetig. Haackes 

Metier ist der Tabubruch.1061 Sowohl mit Arbeiten, die sich mit den deutschen 

Verhältnissen auseinandersetzen, als auch mit Projekten in Amerika, die die dortigen 

Missstände anprangern, ist er ins Zentrum einer teils vernichtenden Kritik geraten. Im 

Jahr 1971 wurde eine Ausstellung im Guggenheim Museum in New York abgesagt, 

da er sich weigerte, politisch brisante Arbeiten zurückzuziehen. Der Kurator wurde 

wegen der Verteidigung Haackes fristlos entlassen.1062 Ähnliche Reaktionen auch in 

Deutschland: Haacke wird vom Projekt 74 ausgeschlossen, da er einen der Stifter 

des Spargelbildes von Manet - das dem Wallraf-Richartz-Museum in Köln 

zugesprochen wurde - als nationalsozialistischen Großindustriellen entlarvt.1063 In 

seiner Installation Der Pralinenmeister stellt er den einflussreichen Sammler Peter 

Ludwig als Stifter und Schokoladenfabrikant bloß,1064 dessen Kulturpolitik er als 

eigennützig und egozentrisch charakterisiert und parallel zu seiner Firmenpolitik 

                                                 
1061 Seine Werkphase der 1960er Jahre, in der er auch Beziehungen zur Gruppe Zero hatte, wird hier nicht 
analysiert. Siehe: Fry. 1972, S 8 
1062 Ebd., S. 7 
1063 König (Hg.). 1975, S. 71 
1064 Vgl. Ausst. Kat. Köln 1981b 



 257 

setzt, in der er als Ausbeuter der Arbeiterschaft dargestellt wird. Er wird als 

rücksichtsloser Kapitalist und dominanter Sammler typisiert.1065 Obwohl Haackes 

Kunst in den letzten Jahren immer stärker ins Blickfeld geraten ist, steht eine 

Gesamtdarstellung seines Werkes noch aus.1066  

 

Neben Kiefer und Beuys hat auch Haacke den deutschen Pavillon in Venedig 

gestaltet: Beuys 1976, Kiefer 1980, entsprechend seiner verzögerten Rezeption in 

Deutschland Haacke erst 1993.1067 Der Biennalebeitrag von Haacke beleuchtet den 

spezifischen Ort, da er die Geschichte des Deutschen Pavillons zum Thema seiner 

Aktion macht.1068 Der ursprüngliche Bau wurde 1938 maßgeblich umstrukturiert, in 

der Nachkriegszeit ist er nur wenig verändert worden. Auf den Nationalsozialismus 

wird in Haackes Arbeit bereits im Eingangsbereich des Pavillons Bezug genommen. 

Wollen die Besuchenden in das Innere, müssen sie an einer Fotografie vorbei gehen, 

auf der Hitler bei seinem Biennalebesuch 1934 zu sehen ist. Im Inneren erwartet sie 

ein Feld der Zerstörung: der Boden ist aufgerissen, nur noch einzelne, zertrümmerte 

Marmorplatten sind zu identifizieren. Das Durchschreiten des Raumes wird unsicher 

und gefährlich. Der Schriftzug Germania, der von den Nationalsozialisten 1938 über 

dem Eingang angebracht wurde, wird nun im Rauminnern repetiert. Der zerbrochene 

Boden scheint den zerstörerischen und zerstörten Moment der Germania 

widerzuspiegeln.  

 

Im Werk wird aber auch auf aktuelle Ereignisse Bezug genommen und dies ist 

ebenfalls schon am Entree zu sehen. Haacke lässt eine stark vergrößerte Plastik-D-

Mark an der Stelle anbringen, die vormals von den Nationalsozialisten zur 

Anbringung ihres Hoheitszeichens genutzt wurde. Die Vorrichtung ist dieselbe 

geblieben, der Platz war bis dato verweist. Auf dem Plastikgeldstück ist das Jahr 

1990 als Prägedatum angegeben, das Jahr der Einheit und der Währungsunion 

zwischen den beiden deutschen Staaten.1069 Die D-Mark wird angestrahlt, durch 

diesen Kunstgriff zieht Haacke erneut eine Verbindung zwischen dem Markstück und 
                                                 
1065 Haacke reflektiert oft kritisch die Verbindung von Finanzwirtschaft und Kunst. Seine Stellungnahme 
gegen Kultursponsoring hat immer wieder Debatten ausgelöst. Haacke. 1996, S. 133-134; S. 135-145 
1066 In Ausstellungskatalogen wie Artfairismes oder zum Biennalebeitrag werden Werkverzeichnisse 
publiziert. Haacke. 1989. Bourdieu/Haacke. 1995a, S. 108-111 
1067 Buchloh führt diese Nichtbeachtung auf den provokanten Stil Haackes zurück. Er deutet sie als Rache 
des Kulturbetriebes, der von dem Künstler immer wieder hart kritisiert wird. Buchloh,. 1988, S. 98-99  
1068 Haacke. 1993a, S. 7-17 
1069 Haacke hat bereits in seiner Arbeit Silberblick von 1990 die Politik Helmuth Kohls kritisiert, der - 
entgegen der eigentlichen Kaufkraft - ein Verhältnis von 2 : 1 bzw. sogar 1 : 1 von Ost- und Westmark festgelegt 
hat. Haacke. 1993b, S. 108-109 



 258 

dem nationalsozialistischen Adler, der ebenso beleuchtet wurde.1070 Mit der 

Gleichsetzung von nationalsozialistischem Adler und D-Mark zeigt der Künstler die 

Kontinuitätslinie zwischen Vergangenheit und Gegenwart auf. Er parallelisiert die 

Vereinnahmung der Biennale durch die Politik mit der Vereinnahmung der Biennale 

durch den Kunstmarkt und kritisiert so das korrupte kapitalistische System. Dieses 

prangert er in anderen Kontexten auf dem Gebiet der Kunstförderung, als 

Waffenlieferant oder als Ausbeuter der so genannten Dritten Welt an. Gleichzeitig 

wird über das Geldstück die Verbindungslinie zwischen Nationalsozialismus und der 

deutsche Teilung angedeutet. Haacke erinnert an diesen Konnex gerade in dem 

Augenblick, in dem die Teilung nicht mehr existent ist. Mit der Zerstörung der 

Germania reißt Haacke Wunden auf, die noch nicht geschlossen sind, auch wenn 

das Land wiedervereint und heil scheint. Seine destruktive Intervention verändert den 

Pavillon nachhaltig. Das neue und verunsichernde Raumerlebnis kann zu einer 

kritischen Auseinandersetzung mit der Vergangenheit, aber vor allem auch der 

Gegenwart führen. Haacke schafft in der Kunst die Möglichkeit zur kritischen 

Auseinandersetzung mit einer Kultur- und Gesellschaftspolitik, die sich seiner 

Meinung nach den Problemen nicht wirklich stellt. Weder habe sie den deutschen 

Pavillon in seiner nationalsozialistischen Konnotation wirklich aufgearbeitet, noch die 

Teilung des Landes sinnvoll überwunden. 

 

Haacke reagiert mit seiner Kunst auf die spezifische Begebenheit des Ortes. Er 

funktioniert Erinnerungsplätze um, indem er unterschiedliche Zeitschichten freilegt 

und in seiner Arbeit vereint. Die Fahne hoch von 1991 ist ein weiteres Beispiel für 

diese Vorgehensweise. In der Ausstellung Argusauge1071 sollten Künstlerinnen und 

Künstler den Königsplatz in München temporär bespielen. Der nationalsozialistische 

Bezug ist in diesem architektonischen Raum nicht zu übersehen. Der Platz wurde 

nach der nationalsozialistischen Machtübernahme 1933 als großes Gauforum 

angelegt und war als solches eines der ersten und bedeutendsten Foren der 

Nationalsozialisten.1072 Hans Haacke akzentuiert in seinem Beitrag den Aspekt der 

Gedenkveranstaltungen der nationalsozialistischen Bewegung. In die beiden 

Ehrentempel, die von den Nationalsozialisten errichtet wurden, hatten diese 1935 die 

                                                 
1070 Mit der Beleuchtung zitiert er ein nationalsozialistisches Propagandamittel, die Lichtarchitektur. Siehe 
hierzu: Bartetzko. 1985, S. 172-188 
1071 Ausst. Kat. München. 1991 
1072 Wolf. 1999, S. 14-15. Abb. des Modells des nationalsozialistischen Entwurfes S. 15 



 259 

Leichen der so genannten Novembergefallenen von 1923 überführt.1073 Alljährlich 

erinnerte sich die Partei an diese so genannten Märtyrer in einer 

Massenveranstaltung, in der man Zum Appell gerufen hat.1074 Die anwesenden 

Parteigänger sollten für die Verstorbenen Märtyrer der Bewegung, die mit Namen 

aufgerufen wurden, mit „Ja” antworten.1075 Die Abwesenden werden zu Anwesenden, 

der Tod für die nationalsozialistische Weltanschauung zum Ideal stilisiert. 

 

Im Jahr 1991 ruft Haacke wieder zum Appell, dieses Mal jedoch deutsche Firmen, 

die Waffen in den Irak geliefert haben. Er bedient sich dabei direkt der 

nationalsozialistischen Ästhetik. An den Propyläen,1076 einem klassizistischen Bau, 

der im Gegensatz zu den nationalsozialistischen Ehrentempeln heute noch auf dem 

Platz steht, hängt er schwarze Fahnen auf. Fahnen mit bestimmten Emblemen - so 

auch die Hakenkreuzfahne als allgegenwärtiges Symbol für die Macht der Bewegung 

- spielten innerhalb der nationalsozialistischen Propaganda eine entscheidende 

Rolle.1077 In einer speziellen Typografie, die er dem nationalsozialistischen 

Propagandarepertoire entnimmt, 1078 druckt Haacke Namen von Firmen,1079 die den 

Irak belieferten, auf die Fahnen. So kopiert er die Inszenierung der 

Nationalsozialisten und kritisiert auf dieser ästhetischen Grundlage deutsche Firmen, 

die Waffen an ein diktatorisches Regime verkauft haben. Die Kontinuitätslinien 

zwischen den makabren Appellrufen der Nationalsozialisten, die sich durch diesen 

Auferstehungsmythos eine Stärkung ihrer Partei erhofften, und der heutigen 

tödlichen Politik der deutschen Industrie wird evident. Die Botschaft ist klar: Die 

deutsche Industrie hat sich in der Vergangenheit schuldig gemacht, sie tut es noch in 

der Gegenwart. Auf der zentralen Fahne dominiert ein Totenkopf, darunter steht: 

„Deutsche Industrie im Irak”. Der Totenkopf kann verschiedene geschichtliche und 

                                                 
1073 Ausst. Kat. München. 1993/1994, S. 38-39 
1074 Ausst. Kat. München. 1991, S. 51 
1075 Sabine Behrenbeck schildert in ihrer umfassenden Analyse das Ereignis etwas anders. Auf so 
genannten Blutfahnen sei in goldenen Lettern Zum Appell gedruckt worden. Die Namen der so genannten 
Märtyrer der Bewegung seien über Lautsprecher ausgerufen worden, auf die Antwort der Anwesenden verweist 
Behrenbeck nur indirekt. Sie weist vor allem auf den christlichen Impetus der Zeremonie hin, da die Verstorbenen 
durch die Bewegung wieder auf erstehen sollten. Behrenbeck. 1999, S. 303-307 
1076 Bereits zu dieser Zeit waren die Propyläen eine Stätte der Erinnerung. Sie wurden in den 
nationalsozialistischen Totenkult integriert. Vgl. Lehmbruch. 1995, S. 35 
1077 Ranke. 1998, S. 34-49 
1078 Die Ästhetisierung der Schrift und die Embleme sollten nach den Vorstellungen der Machthaber die 
spezifische Rolle des Germanentums unterstreichen und die totale Identifikation mit dem System über visuelle 
Reize ermöglichen. Vgl. Elfferding. 1987, S. 20-47 
1079 Die Auflistung der Firmennamen hat die Museumsleitung in Schwierigkeiten gebracht. Man musste in 
den Katalog ein Zusatzblatt mit dem Vermerk einfügen, dass nicht die Ruhrgas sondern die LOI Saar 
Industrieanlagen GmbH, eine direkte Tochtergesellschaft von Ruhrgas, die fragwürdigen Geschäfte 
abgeschlossen hat.  



 260 

allgemeingültige Assoziationen hervorrufen. Der Totenkopf spielt als Emblem im 

Nationalsozialismus eine spezifische Rolle, er ist Zeichen für die verbrecherische 

Organisation SS und die brutalen Totenkopfschwadronen.1080 Auch ohne diesen 

geschichtlichen Verweis kann der nahe liegende Schluss gezogen werden, dass die 

Waffenlieferungen in den Irak zu Krieg und Vernichtung führen können. Über die 

Verquickung von geschichtlicher und aktueller Realität wird der Blick auf 

Vergangenheit und Gegenwart verändert. Das Realzeitsystem Haackes ist 

vielschichtig, denn auch die Ortswahl Propyläen legte eine weitere historische 

Schicht frei, die Zeit Ludwig I., des 19. Jahrhunderts. Das Netz aus Geld, Kunst, 

Wirtschaft, Macht und Tod kann mit jeweils anderen Figuren immer weitergesponnen 

werden. Er zeigt die Kontinuität vor Ort und legt die unterschiedlichen Lagen für das 

kollektive Gedächtnis frei. Die Propagandamittel, die der Künstler einsetzt, sind die 

nationalsozialistischen, er verschleiert mit diesen jedoch nicht, sondern legt 

Konstellationen offen, die lieber verdrängt werden. Über die Evokation der 

nationalsozialistischen Ästhetik wird die Brisanz der Aussage unterstrichen, die 

Gegenwart auf die Vergangenheit zurückgeführt, die nicht allein auf den 

Nationalsozialismus beschränkt wird. 

 

Kunst im öffentlichen Raum zeigt Haacke auch im Steirischen Herbst 1988. In der 

Ausstellung Bezugspunkte 38/88 wurden die Künstler aufgefordert, sich auf den 

Anschluss Österreichs im Jahr 1938 zu beziehen.1081 Originalgetreu lässt er am 

historischen Schauplatz eine erstmals 1938 realisierte Siegessäule um ein 

Mariendenkmal bauen. Die Gestaltung wurde dabei eins zu eins übernommen. Der 

Spruch der Nationalsozialisten: Und ihr habt doch gesiegt prangt auf dem Obelisken, 

1938 wie 1988. Haacke greift erneut Kommunikationsformen der 

nationalsozialistischen Propaganda auf, die im öffentlichen Raum aggressiv gewirkt 

haben und immer noch wirken. Die inszenierte Volksgemeinschaft unterm 

Hakenkreuz scheint neu erstanden. Der Anachronismus muss erschrecken. Im 

krassen Gegensatz zu der Siegessäule von 1938 sind am Fuß der Säule auf 

Augenhöhe der Betrachtenden jedoch die Besiegten der Steiermark aufgeführt: Sinti 

und Roma (er schreibt „Zigeuner”), Bürgerinnen und Bürger jüdischer Herkunft 

(„Juden”), politische Gefangene, zivile Kriegsopfer, getötete Soldaten. Er wählt 

einzelne Opfergruppe aus und zählt sie gleichwertig auf, die Soldaten neben den 
                                                 
1080 Siehe hierzu: Syndor. 2002 
1081 Fenz. 1989, S. 71 



 261 

jüdischen Opfern. Hinter die Benennungen der Opfergruppen schreibt er Zahlen, 

wobei die quantitativ größte Gruppe die Soldaten darstellen. Der Schriftzug ist der 

nationalsozialistischen Ästhetik entnommen, doch die feierliche Nennung der 

Opfergruppen auf einer nationalsozialistischen Siegessäule läuft den historischen 

Realitäten entgegen. Haacke hat auch hier eine radikale Form der Negierung in der 

Affirmation gefunden. Mit der Verquickung von Opfer- und Täterseite rüttelt er an das 

labile Erinnerungsmodell einer Gesellschaft. Die Provokation soll zu einer 

Auseinandersetzung führen, die tiefer in das Selbstverständnis einer 

Erinnerungsgemeinschaft eindringt. 

 

Und ihr habt doch gesiegt sollte in nationalsozialistischer Zeit auf den Putsch in 

Österreich von 1934 hinweisen, der nicht glückte. Im Endeffekt scheint der so 

genannte Anschluss jedoch den absoluten Sieg gebracht zu haben. Der Künstler 

stellt diesen mit seinem Werk in Frage und kommentiert ihn ironisch. Gleichzeitig 

visualisiert er ein Stück Geschichte. Wie viele mögen die Säule bereits 1938 

gesehen haben? Erinnern sie sich, sind sie bewegt, schockiert, gleichgültig? 

Haackes Installation hat provoziert. Neo- und Altnazis haben einen Brandanschlag 

auf sein Kunstwerk verübt, der auch die historische Substanz der Marienstatur in 

Mitleidenschaft gezogen hat. Die Brandstifter sind Dank einer wachen Öffentlichkeit 

überführt worden.1082 Nicht nur das Nachbauen der Säule, sondern auch die 

Reaktionen an sich zeigen die Kontinuitätslinien, die Schwierigkeiten, sich der 

Geschichte zu erinnern. Wer hat das Monopol auf die Erinnerung? Wie ist das Opfer 

/ Täterverhältnis heute? Proteste von linker Seite werden bei diesem Projekt von 

Haacke selbst nicht attestiert. Vielmehr habe man Nachtwachen gehalten und den 

Anschlag (außer in der konservativen Presse Österreichs) verurteilt.1083 Die Brisanz 

seiner ästhetischen Vorgehensweise ist jedoch evident. So kann die Vereinnahmung 

der Opfer in die nationalsozialistische Ästhetik und die Gleichsetzung der 

unterschiedlichen Opfergruppen kontrovers diskutiert werden.1084 Haacke spart 

Opfergruppen aus wie die so genannten Gemeinschaftsfremden, physisch und 

                                                 
1082 Vgl. Haacke. 1995, S. 84 
1083 Ebd., S. 82 
1084 Ergänzt wird die temporäre Installation Haackes noch durch sechzehn Plakate. Sie hängen an der Stelle 
des Platzes, an der in nationalsozialistischer Zeit die Hakenkreuzfahnen gehisst wurden. Die Plakate sind 
identisch aufgebaut. Es ist auf ihnen Graz. Die Stadt der Volkserhebung in altdeutscher Schrift zu lesen. Auf 
jedem Plakat dominiert im Zentrum zwischen Graz und Die Stadt der Volkserhebung ein Hakenkreuz, dessen 
jeweilige Mitte mit Dokumenten beklebt ist, die die Arisierung jüdischer Geschäfte und die Ausgrenzung von 
Juden durch Stadt und Gesetzgebung in Graz thematisieren. Damit akzentuiert Haacke die jüdischen Opfer und 
schafft einen Ausgleich zur Egalisierung der Opfer auf der Siegessäule. Haacke. 1989II, S. 83/85 



 262 

geistig Behinderte, Menschen mit anderer Hautfarbe, so genannte Untermenschen 

aus Osteuropa. Seine Ausdrucksweise wie Zigeuner kann man kritisch hinterfragen, 

da der Begriff von manchen VetreterInnen der Sinti und Roma als diskriminierende 

Stigmatisierung wahrgenommen wird. Der Ort, die Mittel und der historische 

Hintergrund eröffnen ein breites Diskussionsfeld, das nicht allein der rechten Kritik 

überlassen werden sollte. Diese polemisiert gegen die Vereinnahmung des 

nationalsozialistischen Zeichens durch einen kritischen Künstler, der es wagt, den 

enthusiastischen Anschluss Österreichs und die (mehr oder weniger) unschuldigen 

Opfer des Regimes zu verquicken. Die linke Kritik könnte sich mit dem eigenen 

Geschichtsbild auseinandersetzen und Möglichkeiten und Grenzen der 

künstlerischen Auseinandersetzung an diesem Beispiel erörtern. 

 

Unmittelbar zur deutschen Frage äußert sich Haacke mit seinem Beitrag zur 

Ausstellung Die Endlichkeit der Freiheit.1085 Das Projekt in Berlin war darauf 

angelegt, dass Künstler sich jeweils einen Platz in West- und Ostberlin aussuchen 

sollten. Aus der gleichzeitigen Bespielung der beiden geografischen Punkte sollte ein 

gemeinsamer Sinnzusammenhang entwickelt werden. Mit Die Freiheit wird jetzt 

einfach gesponsort - aus der Portokasse setzt Haacke den Spot auf einen bereits 

über der Stadt leuchtenden Mercedesstern, der auf dem Dach des Europacenters im 

Westen Berlins angebracht ist. Zu diesem Ready Made1086 bringt er das Pendant 

Mercedesstern auf einen ehemaligen Wachturm im so genannten Todesstreifen oder 

Grenzstreifen der ehemaligen DDR an. Auf den Wachturm lässt er berühmte Zitate 

von Shakespeare (Bereit sein ist alles) und Goethe (Kunst bleibt Kunst) anbringen, 

die von Daimler Benz zu Werbeslogans umgemünzt worden sind.1087 Mit dem Titel 

der Arbeit greift Haacke außerdem die Spendenpraxis des Großkonzerns an, der 

nicht nur die Kultur vereinnahmt, sondern auch die selbstgewählte Freiheit des 

Volkes einfach mal so aus der Portokasse bezahlt. Geld scheint eine 

Imageverbesserung möglich zu machen, gleichzeitig andere Wertigkeiten wie Kunst 

und Freiheit von Grund auf zu zerstören. 

 

Der Ort der Installation ist entscheidend für die Bewertung der deutschen Frage im 

Zusammenhang mit dem Nationalsozialismus und der Teilung Deutschlands. Die 

                                                 
1085 Vgl. Ausst. Kat. Berlin. 1990 
1086 Zur Duchamp Rezeption Haackes siehe: Buchloh. 1988, S. 107 
1087 Ausst. Kat. Berlin. 1990, S. 99 



 263 

Mauer als Zeichen der Trennung und der Wachturm als besonderes Zeichen der 

Brutalität des DDR-Systems stehen für sich. Zugleich verweisen die Mauer und der 

Turm auf die Zeit des Nationalsozialismus als Ursache der Teilung. Die Wahl des 

Emblems Mercedesstern macht eher auf die Jetztzeit aufmerksam. Laut Haacke soll 

er jedoch auch die Vergangenheitsebene ansprechen. Er erwähnt in seinem 

Informationsessay zum Werk, dass Daimler-Benz die Kriegsproduktion im Zweiten 

Weltkrieg unterstützt und in großer Zahl ZwangsarbeiterInnen eingesetzt habe.1088 

Damit ist der Konnex Nationalsozialismus - Mauer - alte und neue ökonomische 

Machthaber geschlossen. Der Künstler entlarvt die ökonomische Macht, indem er sie 

auf einem Wachturm installiert. Daimler Benz würde nie der Idee verfallen, auf einem 

so wenig prestigefördernden Bauwerk ihr Emblem anzubringen, denn dann könnte 

man mit Gewalt und Terror in Verbindung gebracht werden. Dieser Konnex wird aber 

gerade von der Firmenpolitik negiert. Der Hinweis auf die Kunst und die 

Kunstförderung durch Daimler-Benz wird durch den Slogan Kunst bleibt Kunst 

manifestiert. Damit stellt Haacke die Kunst mitten in den Strudel von skrupelloser 

politischer und ökonomischer Macht, die zur Steigerung ihrer Reputation die Kunst 

fördert. Er zieht die schönen Künste aus ihrem scheinbar außerhalb von Geld und 

Politik stehenden Kreise in die Niederungen des Business. Die Wirtschaft wird in den 

Zusammenhang von Gewalt und Ausgrenzung gestellt, die Werbetätigkeit des 

Konzerns korrespondiert nach Haacke indirekt mit der Propaganda und den 

nationalsozialistischen Identifikationsmustern wie zum Beispiel dem Hakenkreuz. 

 

Neue Kontroversen und eine breite öffentliche Diskussion hat Haackes künstlerischer 

Vorschlag für das Reichstagsgebäude in Berlin ausgelöst.1089 Der Plan zu Der 

Bevölkerung hat die deutsche Identitätssuche auf künstlerischer Ebene radikal 

hinterfragt. In einem Trog im nördlichen Lichthof des Reichtagsgebäudes sollte die 

Neonschrift Der Bevölkerung realisiert werden. Es sollte als Gegenpart zu dem auf 

dem Portikus des Gebäudes angebrachten Slogan Dem deutschen Volke verstanden 

werden, eine Analogie, die durch die Verwendung der gleichen Typografie unterstützt 

wird. Der Trog sollte von den Abgeordneten mit Erde aus ihrem jeweiligen 

Wahlbezirk gefüllt werden, damit unkontrolliert Pflanzen aus der Erde wachsen 

könnten. Die Evolution des Projektes konnte man im Internet auf einer speziellen 

Seite verfolgen. Im Gegensatz zu seinen früheren Projekten ist Haacke mit Kritik des 
                                                 
1088 Vgl. Haacke. 1993c, S. 90 
1089 Diers/König (Hg.). 2000 



 264 

linksliberalen Spektrums konfrontiert worden. Vor allem der Einsatz von Erde wurde 

als problematisch angesehen, Angst vor Konnotationen mit der Blut- und 

Bodenpolitik der Nationalsozialisten wurde geäußert.1090 Haacke selbst scheint sich 

der Brisanz des Themas nicht bewusst gewesen zu sein. In seiner ersten 

Projektbeschreibung für den Kunstbeirat führt er nur seine Überlegungen zu dem 

Schriftzug aus, während er die Erdproblematik erst im Nachhinein erläutert.1091 

 

Allein der Rahmen, in dem die Arbeit präsentiert werden soll, ist ein spezifischer. Der 

Reichstag als historisch-politischer Ort, die Geschichte des Gebäudes, aber auch die 

Interferenz von Kunst und Politik in diesem Raum sind eine Realität, in der das 

Kunstwerk stehen muss. Haacke wollte bei Politikern und beim Volk ein neues 

Verständnis dafür schaffen, wer eigentlich die Gruppe ist, die im Parlament durch die 

Abgeordneten vertreten wird. Seiner Meinung nach sollte es eben nicht nur das 

deutsche Volk - zu bestimmen über Personalausweis und Herkunftsland - sein, das 

im Reichstag repräsentiert wird, sondern alle, die innerhalb der politischen Grenze, 

auf der Erde der Bundesrepublik Deutschland leben.1092 Die Entrüstung über das 

Projekt zeigt, dass man weder bereit war, die Formulierung deutsches Volk 

aufzugeben, noch die Erde als neutrales, eben Leben und Pflanzen spendendes 

Allgemeingut zu akzeptieren. Die Abstimmung im Bundestag über das Projekt macht 

die außerordentliche Verquickung zwischen politischer Macht und künstlerischem 

Engagement deutlich.1093 Bei keinem anderen künstlerischen Beitrag in Bezug auf 

die Gestaltung des Reichstages hat es eine solche Abstimmung gegeben. Am Ort 

der politischen Macht setzt der Künstler mit seinem Projekt ein Zeichen für Politik 

und Kunst. Sein künstlerisches Projekt ist in die Architektur des Reichtags 

eingebettet, es ist autark, automatisch aber auch vom Ort abhängig. Die Konzeption 

Haackes ist auf diese Ortsspezifik angelegt, die Reaktionen zeigen, dass dies wohl 

verstanden wurde. 

 

Der kollektive und solidarische Aspekt der Aktion ist meist wenig beachtet worden. 

Auf der einen Seite sollten die Abgeordneten durch das Heranschaffen und das 

Zusammenbringen des Erdreiches eine gemeinsame Handlung ausführen, die zu 

                                                 
1090 Vgl. Wagner. 2000, S. 22 
1091 Vgl. Haacke. 2000, S. 83-92 
1092 Vgl. Haacke. 1999, S. 22-24 
1093 Diers/König (Hg.). 2000, S. 179-197 



 265 

einer Identifikation mit dem Kunstwerk und der Botschaft führen kann.1094 Eine 

andere Partizipationsebene sollte das Internet schaffen. Haacke wollte eine 

demokratische Aktion, da die Öffentlichkeit jederzeit die Möglichkeit haben sollte, 

sich darüber zu informieren, wer aus welchem Landkreis von welcher Partei im 

Bundestag vertreten ist. Die didaktische Kommunikationsform muss jedoch 

akzeptiert werden, Menschen müssen sich dafür interessieren und die Seite im 

Internet aufrufen. Der Künstler selbst gibt den Entwurf vor, die Ausführung und der 

Umgang mit demselben stehen außerhalb seines Einflusses. Bleibt die Partizipation 

aus, so kann das Kunstwerk zu einem Leerzeichen für das Kunst- und 

Politikverständnis der Bevölkerung werden. Die Beteiligung kann es zu einem 

lebendigen Ort des Nachdenkens und der Mitbestimmung machen, durch das dem 

Spruch Wir sind das Volk, das Credo Wir sind die Bevölkerung folgen könnte. 

 

Wo Haacke in Aktion tritt, scheinen Provokation und Antihaltung obligatorisch, 

deshalb sprechen Kunstkritiker vom Haacke Effekt.1095 Diesen Effekt erzielt der 

Künstler nicht nur, wenn er sich mit dem Nationalsozialismus und der deutschen 

Geschichte und Gegenwart auseinandersetzt, sondern bei fast allen Themen, die er 

behandelt. Das mag daran liegen, dass im Zentrum seines Schaffens die 

Institutionenkritik, die Kritik an Kunstpolitik- und Markt steht. Dies ist auch in seinen 

Interviews das dominierende Thema. Seine Beschäftigung mit der deutschen Frage 

in Vergangenheit und Gegenwart findet meist im öffentlichen Raum, an einem 

spezifischen architektonischen Ort statt. Sein Rückbezug auf den 

Nationalsozialismus hat immer einen aktuellen Bezug, sei es auf der Biennale durch 

das D-Markstück aus Plastik, sei es durch die Nennung der Firmen, die 1991 Waffen 

in den Irak lieferten. Die Traditionslinien, die er dabei aufzeigt, sind unbequem. 

Schicht für Schicht legt er Geschichte und Gegenwart frei und fügt sie zu einer neuen 

Wirklichkeitswahrnehmung zusammen. Sein so genanntes Realzeitsystem setzt die 

unterschiedlichen Bausteine auf eine Linie. Im Verlauf der Projekte kann sich die 

ursprüngliche Form des Kunstwerks verändern, sie kann sich mit der Realität vor Ort 

vermischen und zu einer neuen Einheit verwandelt werden. Die Übernahme 

nationalsozialistischer Propagandatechniken löst den Zeitmantel auf. Der scheinbare 

Anachronismus wird zu einer Vergegenwärtigung, welche die Geschichte fassbar 
                                                 
1094 Haacke sagt, dass einige Abgeordnete nach der positiven Abstimmung über das Projekt kritisch 
konnotierte Erde wie zum Beispiel von jüdischen Friedhöfen mitbringen wollten. Das zeigt die vielseitige 
Auslegbarkeit seiner Vorgaben. In: Haacke. 2000 II, S. 46 
1095 Vgl. Haacke. 1997, S. 34-41 



 266 

macht. Die Betrachtenden werden im Jetzt und Hier über das Kunstwerk zu ihrer 

Haltung befragt. 

 

Haackes künstlerischer Ansatz lässt keine autobiografisch motivierte 

Herangehensweise erkennen. Seine Aufarbeitung steht immer in einem bestimmten 

Kontext, der mit seinem Leben nicht in Verbindung gebracht werden kann. Die Zeit 

des Nationalsozialismus ist eine historische Schicht in seinen Werken, die besonders 

akzentuiert wird, die anderen historischen Lagen darunter und darüber werden in 

seinen Informationsessays zu den Werken jedoch gleichwertig erwähnt. Der 

Nationalsozialismus wird nicht als historisches Phänomen präsentiert, sondern in 

seiner Aktualität manifestiert. Haacke beschäftigt sich meist mit der Täterseite. Die 

Opfer und die Shoah spielen in dem Grazer Projekt eine gewisse Rolle, die Täter und 

die Ästhetisierung der Macht sind aber auch in diesem Fall dominant. Der moralische 

Impetus seines Schaffens macht Haacke zu einem Mahner, der nicht mit Mythen, 

sondern mit historischen und aktuellen Realitäten arbeitet. Er zieht dabei die Kunst 

selbst zur Verantwortung, indem er sie in den gesellschaftlichen Kontext stellt und 

ihre Instrumentalisierung durch Politik und Marktwirtschaft aufzeigt. Gleichzeitig 

übernimmt er mit seiner Kunst Verantwortung für die gesellschaftlichen Missstände 

und führt dem deutschen Volk - der Bevölkerung?! - die verdrängte Vergangenheit 

und die Folgen für die Gegenwart vor. 

 

 

 

8.2.3 Anselm Kiefer – Ironie und Selbstbrechung 
 
Anselm Kiefer wurde 1945 geboren und hat damit den Vorteil der Späten Geburt,1096 

er wird auch als Nachgeborener bezeichnet.1097 Die Aufarbeitung des 

Nationalsozialismus steht bei der Rezeption seines Werkes im Zentrum des 

Interesses, sein biografischer Hintergrund wird dabei wenig diskutiert. Das beruht auf 

der Tatsache, dass er sich als Nachgeborener nicht selbst schuldig gemacht haben 

kann, außerdem wird er als zurückhaltender und nicht zu durchschauender Künstler 

                                                 
1096 Adriani betont in seiner Abhandlung über die Künstlerbücher von Kiefer, dass er nie von diesem 
scheinbaren Vorteil Gebrauch gemacht habe. Es ist jedoch eine Tatsache, dass das Nichterleben völlig andere 
Voraussetzungen schafft als die Zeitzeugenschaft. Adriani. 1990, S. 8 
1097 Die Zeit-Redakteurin Petra Kipphoff hat das Nachgeborensein Kiefers als das Thema Kiefers 
bezeichnet. Kipphoff.1984, S. 43-44 



 267 

angesehen.1098 Obwohl er selbst nicht explizit auf diese Ebene abzielt, ist sein Werk 

in psychoanalytischen Kreisen auf Interesse gestoßen. Der Psychologe López-

Pedraza bezieht das OEuvre Kiefers auf einen Text von Carl G. Jung 1099 und 

analysiert es unter diesem Vorzeichen. Er wird zum Einzelfall der deutschen 

Nachkriegskunst stilisiert, der das schwierige Thema der deutschen Geschichte 

wirklich aufgegriffen habe.1100 Sein künstlerischer Ansatz bleibt jedoch nicht ohne 

Widerspruch. Vor allem nach dem deutschen Beitrag auf der Biennale in Venedig 

von 1980 ist in Deutschland viel Unmut geäußert worden und der Vorwurf, sein Werk 

zeige faschistoide Züge, wurde verbreitet. Das ist in der Forschung außerhalb von 

Deutschland hervorgehoben worden, wobei deutlich wird, dass man im Ausland 

diese Ansicht nicht immer teilt.1101 Die Tendenz, Kiefers Kunst in Amerika und 

Israel1102 positiver zu bewerten als in Deutschland, wird von vielen Kritikern bestätigt. 

Es gibt jedoch durchaus Verteidiger unter deutschen Intellektuellen. Bazon Brock hat 

in den 1980er Jahren den Vorwurf, Kiefers Kunst zeige seine faschistische Haltung, 

kategorisch abgelehnt.1103 Im Gegensatz dazu wird in der amerikanischen 

Kulturzeitschrift October seine Vorgehensweise direkt mit der Propaganda der 

Nationalsozialisten gleichgesetzt.1104 Im selben Organ hat der in Amerika lebende 

Germanist Andreas Huyssen bereits Ende der 1980er Jahre die ambivalente Haltung 

des deutschen Künstlers unterstrichen, die von den amerikanischen Kritikern einfach 

nicht wahrgenommen werde.1105 In den 1990er Jahren hat sich die Bewertung seines 

Werkes in Deutschland verändert und der linksorientierte Kunstkritiker Otto Karl 

Werckmeister stellt fest, dass Kiefer inzwischen als größter deutscher Künstler 

gehandelt werde.1106 

 

                                                 
1098 Vgl. Saltzman. 1999, S. 6. Anzumerken ist, dass im Katalog des Bonner Kunstvereins aus dem Jahr 
1977 eine dem Beuysschen Lebens/Werklauf ähnliche biografische Auflistung von Kiefer veröffentlicht wurde. 
Hier werden private und künstlerische Daten vermischt. Dieser biografische Ansatz wurde jedoch nicht weiter 
verfolgt. Ausst. Kat. Bonn 1977, o. S. 
1099 López-Pedraza. 1996 
1100 Vgl. Schütz. 1999, S. 104-105 
1101 So in den neueren Veröffentlichungen von Saltzman und der Biografie von Arasse. Saltzman. 1999, S. 
101-122; Arasse. 2001, S. 31-36 
1102 Kiefer hat zum Beispiel 1990 den Ricardo-Wolf-Preis erhalten. Kiefer. 1990 
1103 Vgl. Brock. 1983, S. 34 
1104 Vgl. Kasher: 1991, S. 70-71. In der Zeitschrift October wird aber nicht nur Kiefer kritisch hinterfragt. Es ist 
in derselben eine Tendenz festzustellen, die Neue Figuration oder die so genannten Jungen Wilden abzulehnen. 
1105 Vgl. Huyssen. 1989, S. 25-26 
1106 Vgl. Werckmeister. 1992, S. 210 



 268 

Die erste Aktion Kiefers, die meist unter dem Titel Besetzungen analysiert wird, 1107 

ist die Ikone der Ausstellungsmacher, die das Thema Holocaust bearbeiten. Selbst 

bei Ausstellungen, an denen Kiefer selbst nicht beteiligt war, wird dieses Werk im 

Katalog ausführlich besprochen.1108 „Anselm Kiefer. Zwischen Sommer und Herbst 

1969 habe ich die Schweiz, Frankreich und Italien besetzt. Ein Paar Fotos.” ist mit 

Maschinenschrift über dem ersten Besetzungsbild, das 1975 veröffentlicht wird,1109 

zu lesen. Der Künstler selbst steht mit der Hand zum Hitlergruß, Sieg-Heil-Gruß, 

Nazigruß oder deutschem Gruß erhoben - die unterschiedlichen Bezeichnungen 

kann man in der Literatur finden - in seinem Atelier, vor Landschaften oder 

Gebäuden und Monumenten. In den Künstlerbüchern Für Genet und Heroische 

Sinnbilder von 1969 werden eher die Fotografien aus dem privaten Bereich 

eingesetzt. In den 1975 veröffentlichten Besetzungen sind neben zwei Bildern 

Kiefers im Atelier nur Fotografien auf öffentlichen Plätzen zu sehen. Er übt den 

Hitlergruß offenbar im privaten Rahmen ein, um ihn dann nach außen zu tragen. 

Teils unterschiedlich teils gleich ist die Kleidung Kiefers auf den Abbildungen. In 

seinem Atelier sieht man den Künstler in Nachthemd oder Kleid, aber auch mit 

Reithosen, Stiefeln und einem Mantel bekleidet, der bis an die Knie reicht, oft auch in 

kurzer Jacke. Im öffentlichen Raum tritt er nur in Hose, Stiefel und Mantel oder Jacke 

auf. Der militärische Impetus dieser Kleidungsstücke wird von allen Interpreten 

betont.1110 Den Bezug zur militärischen Kleidung eröffnet Kiefer selbst. Im 

Künstlerbuch Heroische Sinnbilder von 1969 veröffentlicht er ein Bild von Soldaten in 

Uniform,1111 die sehr dem Aufzug Kiefers auf den Fotografien ähneln. Die Orte,1112 

die er als Kulisse für seine Performancebilder gewählt hat, werden unterschiedlich 

bewertet. Einmal werden sie als Plätze ausgemacht, die von der deutschen 

Wehrmacht besetzt wurden, demgegenüber behauptet Sabine Schütz in ihrer 

                                                 
1107 Im Jahr 1975 veröffentlichte Kiefer Fotografien in der Kölner Avantgardezeitschrift Interfunktion, die mit 
Besetzungen tituliert wurden. Im Jahr 1969 setzte er bereits in den Künstlerbüchern Für Genet und Heroische 
Sinnbilder einzelne Bilder der Serie ein. Arasse. 2001, S. 34-35; Ausst. Kat. Venedig. 1997a, S. 72-113; Ausst. 
Kat. Tübingen München Zürich. 1990/1991, S. 72-113 
1108 Ausst. Kat. New York. 2002; Ausst. Kat. London Manchester Nottingham u. a. 1995/1996 
1109 Kiefer. 1975, S. 133 
1110 Bazon Brock merkt an, dass es sich bei dem langen Rock um eine Gewandung aus der Zeit der 
napoleonischen Befreiungskriege handele. Er bezieht ihn auch auf den Wanderer über dem Nebelmeer von 
Caspar David Friedrich und sieht damit die Verbindung zum „zivilen grünen Rock der Goethezeit” gegeben. 
Brock. 1990, S. 109-111 
1111 Ob es sich um Soldaten der Reichswehr oder Wehrmacht handelt, ist nicht zu erkennen. Ausst. Kat. 
Tübingen München Zürich. 1990/1991, S. 85 
1112 Erstaunlich war für mich das erste Foto der Serie Besetzungen, das an Den Sprung ins Leere von Yves 
Klein erinnert. Die Wahl des Ortes Arles, der automatisch mit van Gogh und anderen französischen Künstlern des 
19. Jahrhunderts in Verbindung gebracht wird, ist eine weitere kunsthistorisch geprägte Stätte. Kolosseum, 
Forum Romanum, Paestum und Pompeji sind Sinnbilder für die römisch-griechische Tradition Italiens, Caprorola 
für die Barocke Kunst Italiens. So hat Kiefer eher kunsthistorisch als historisch konnotierte Orte ausgewählt. 



 269 

detaillierten Dissertation, dass keiner der Orte von deutschen Truppen besetzt 

worden sei.1113 Auch die Diskussion, ob der Gruß nur mit dem Nationalsozialismus 

verknüpft werden kann,1114 bringt nicht weiter. Fest steht, dass jeder den Gruß mit 

dem Hitlergruß assoziiert, gerade weil ein Deutscher Künstler ihn ausführt. Der Titel 

Besetzungen unterstreicht die gedankliche Verknüpfung der Bilder mit Krieg und 

feindlicher Übernahme von ganzen Landstrichen. 

 

Die Besetzungsszenen von Kiefer unterscheiden sich jedoch gravierend von den 

Bildern, die wir aus nationalsozialistischer Zeit kennen. Es ist kein Publikum 

anwesend. Der nachlässig gekleidete Künstler wirkt teilweise klein und verschreckt 

auf den Fotografien. Kiefer strahlt darauf kein großes Selbstbewusstsein oder gar ein 

Herrenmenschenbewusstsein aus. Auf einzelnen Abbildungen sieht es so aus, als 

habe man seinen Arm mit Gewalt zum Gruß hochgerissen. Dieser Eindruck entsteht 

beim Betrachten einer Fotografie, auf der der Künstler vor einem Reitermonument in 

Montpellier zu sehen ist, dessen Reiter ebenfalls den Arm zum Gruß erhoben hat. 

Das Hineinversetzen in, gleichzeitig jedoch die Abstoßung des Zeichens, macht die 

Ambivalenz der Handlung aus. Der Aspekt der Partizipation an einer Idee, die es 

nicht mehr gibt, die aber über das Zeichen transportiert wird, macht den Akt 

problematisch. Die Problematik entsteht durch den Kontext und das Zeichen. Der 

Kontext - das Atelier, die historisch wenig konnotierten Orte, die unordentliche 

Kleidung - und der Gruß - Zeichen für die nationalsozialistische Überzeugung, 

daraus resultierend Unterdrückung und Massenvernichtung - treffen aufeinander. 

Keiner kann dem Künstler vorwerfen, wirklich nationalsozialistische Ästhetik zu 

verbreiten, der Gestus an sich scheint jedoch auszureichen, um zu provozieren. Die 

als Zeichen verstandene Handlung ist in jedem Fall Signal, sei sie noch so 

unprofessionell realisiert. Eine Unschuld gibt es nach dem Nationalsozialismus nicht 

mehr und das betrifft viele Bereiche des deutschen Geistes- und Kulturlebens. Das 

zu verdeutlichen kann eine Intention Kiefers gewesen sein.  

 

                                                 
1113 Vgl. Schütz. 1999, S. 117. Sie irrt sich in ihrer Annahme, dass alle Plätze nur Touristenorte und nicht mit 
dem Krieg in Verbindung zu bringen seien. So sind Rom und Teile Italiens nach der Absetzung Mussolinis 1943 
von der Wehrmacht eingenommen worden. Siehe hierzu: De Simone. 1994 
1114 Bazon Brock weist darauf hin, dass bereits die römischen Imperatoren diese Grußform benutzt haben. 
Brock. 1990, S. 110-111 



 270 

Die Besetzungen Kiefers werden als ironische Brechung des eigentlich mystifizierten 

und tabuisierten Hitlergrußes gelesen.1115 Die Tatsache, dass viele Elemente der 

Performance eher lächerlich als nachdrücklich wirken, unterstreicht diese 

Interpretation. In den Künstlerbüchern,1116 die aus den Reisefotos entstanden sind, 

wird ein melancholischer Duktus deutlich. Es scheint, als müsse sich Kiefer dazu 

überwinden, den Gruß zu zeigen.1117 Vor allem in der Serie Für Genet wird der wenig 

männlich wirkende, sich der Lächerlichkeit preisgebende Künstler gezeigt. Die 

Fotografien, auf denen sich der Künstler in Frauenkleidung präsentiert, transportieren 

den ironischen Impetus und spiegeln zugleich die Selbstreflexion über seine Rolle als 

Mann. Nicht nur als Soldat, einer Funktion, die von einem Mann erwartet wird, 

sondern auch im Nachthemd wird er zu einem imaginären Ideenträger des 

Nationalsozialismus. Neben dem lächerlichen Moment steht unmittelbar die Schwere 

der Aktion. Der Künstler wirkt auf den Abbildungen verletzlich, traurig und dem Tod 

geweiht. Die Erschöpfung und die Nacht, die dem Akt folgt, wird visualisiert in einer 

Aufnahme, auf der er im Kleid, wie ein Toter ausgestreckt auf dem Bett liegend, 

abgebildet ist. 

 

Kiefer macht es sich nicht leicht, er arbeitet sich an dem Zeichen ab. Seine 

Maskerade changiert zwischen dem Spiel mit diversen Formen des Lächerlichen und 

dem Trauerspiel einer Geschichte, die nie endet. Was sind aber die Beweggründe 

des Künstlers, den Hitlergruß zu zeigen? Ist es die Idee der Provokation, die ihn 

leitet? Hat der Künstler selbst diesen Gestus als Möglichkeit zur Katharsis 

verstanden?1118 In den Besetzungen unterzieht er seinen Körper dem tabuisierten 

Gruß, wird Ausführender und damit - Schuldiger? 

In those early pictures, I wanted to evoke the question for myself. Am I a 
fascist? That's very important. You cannot answer so quickly. Authority, 
competition, superiority...these are facets of me like everyone else. You have 
to choose the right way. To say I'm one thing or another is too simple. I wanted 
to paint the experience and the answer.1119 

                                                 
1115 Einer der wenigen, der die Ironie im Werk Kiefers nicht analysiert, ist Theo Kneubühler. Kneubühler. 
1985, S. 105-106 
1116 Künstlerbücher spielen im OEuvre Kiefers eine zentrale Rolle. Sie sind seinen geschichtlichen 
Erinnerungsthemen inhärent und stehen für eine besondere Form der Gedächtnisspeicherung, die unter anderem 
auch der jüdischen Tradition und Kultur verpflichtet ist. Die Bücher Kiefers sind oft Unikate, es handelt sich hier 
also weniger um die Suche nach einer demokratischeren Kunstform, sondern vielmehr um die Schaffung der 
Identität von Form und Inhalt. 
1117 López-Pedraza weist darauf hin, dass es so aussähe, als sei es für Kiefer schmerzhaft, den Gruß 
einzuüben. López-Pedraza. 1996, S. 19 
1118 Es sei hier auf die religiös-rituell und ironisch anmutende Aktion des italienischen Künstlers Salvo 
hingewiesen, der 1970 Luzern gesegnet hat. Siehe: Ausst. Kat. Mannheim. 1977 
1119 Kiefer. 1987, S. 129 



 271 

 
Er scheint dem/der Betrachtenden dieselbe schmerzhafte Frage zu stellen, auf die 

jede/r selbst die Antwort finden muss. In der Literatur wird darauf hingewiesen, dass 

der Begriff Besetzung neben der militärischen eine psychoanalytische Konnotation 

habe.1120 Ein verloren geglaubtes Objekt wird in der Trauerarbeit in einen anderen 

Gegenstand übersetzt, Energien werden umgeleitet. Der eigentliche Kern des 

Schmerzes ist verdeckt. Er wird auf Nebenschauplätze übertragen, die sich als 

Ersatz eignen. Kiefers Besetzungen sind Erinnerungsbilder, die eine Trauerarbeit 

freisetzen können, die wie jede Trauerarbeit auf Widerstände stoßen kann. Der 

1968er Generation wird unterstellt, sie habe nur die vorangegangene Generation 

verurteilt, ohne über die eigene Bereitschaft zum Mitläufertum nachzudenken.1121 

Kiefer geht hier anders vor, er setzt sich der Propaganda direkt aus, und versucht, 

das Unvorstellbare an sich selbst zu praktizieren. Nach dieser Aktion tritt er als 

Künstler zurück, er ersetzt sich durch eine Künstlerpalette.1122 Ist die Katharsis ge- 

oder missglückt? 

 

Zunächst werden diese Feinheiten jedoch nicht deutlich. Die Ambivalenz beim 

Betrachten der Fotografien überwiegt, was von der offenen Affirmation des besetzten 

Zeichens - auch wenn es durch die Umstände gleichsam negiert scheint - herrührt. 

Neben der Identifikationssuche über die Täterpropaganda beschäftigt sich Kiefer in 

seinen Bildern auch mit der Shoah. Sein Bezugspunkt bei diesem schwierigen 

Unterfangen ist das Gedicht Todesfuge des Shoahüberlebenden Paul Celan.1123 

Kiefer zitiert in seinen Bildern eine Zeile des Gedichts Dein aschenes Haar Sulamith. 

In anderen Gemälden bezieht sich Kiefer auf die von Celan aufgebaute deutsche 

Gegenfigur - Dein goldenes Haar Margarethe. Die Frauenfiguren sollen offensichtlich 

als pars pro toto für die germanische beziehungsweise jüdische Kultur funktionieren: 

Sulamith als biblische Figur der Liebe,1124 Margarethe als Urbild der deutschen Frau 

in Goethes Faust.1125 Statt dem purpurnen Haar der biblischen Sulamith wird in dem 

Gedicht Celans vom aschenen Haar gesprochen. Die Assoziation mit Verbrennung 

                                                 
1120 Vgl. Laplanche/Pontalis (Hg.). 1996, S. 92-96 
1121 Vgl. Huyssen. 1989, S. 31  
1122 Vgl. Saltzman. 1999, S. 70-75 
1123 Kiefer greift in seinen späteren Arbeiten auf Celan und auf Ingeborg Bachmann zurück. 
1124 Im Hohenlied des Alten Testaments wird diese Figur erwähnt, die die leidenschaftliche Liebe und die 
Schönheit symbolisiert und deren Haar dem Purpur gleichen soll. Das Hohelied. 7, 6. In: Bibel. 1979, S. 735 
1125 Sabine Schütz weist auf das Gegensatzpaar Ekklesia und Synagoge hin, das die Kunstgeschichte bis 
ins 19. Jahrhundert geprägt habe. Buck führt an, dass im 19. Jahrhundert das Gegensatzpaar Maria und Sulamith 
aufgebaut worden sei. Schütz. 1999, S. 289; Buck. 1993, S. 15 



 272 

und Krematorien liegt nah. Im Gegensatz dazu steht Margarethe und deren goldenes 

Haar. Kiefer setzt diese selbst gewählte Vorgabe farblich und materiell stimmig um. 

Ein konkreter Bezug zu den Frauenfiguren erhält man nur über die Schrift. In den 

pastosen Bildern, auf denen in Schreibschrift mit dem Pinsel Margarethe 

geschrieben steht, setzt er Stroh ein. Die Materialität des Gemäldes tritt über den 

Bildrand hinaus, Stroh wird mit blondem Haar assoziiert. Die Bilder, die den Titel 

Dein aschenes Haar Sulamith tragen, sind dunkel und aschfarben. 

 

Das Thema Sulamith greift Kiefer 1990 in einer Künstlerbuchserie erneut auf. 1126 In 

dieser werden schwarze Haare direkt in das Werk eingearbeitet. Sie sind hinter Glas 

auf einer Bleioberfläche angeordnet. Neben den Haaren ist Asche eingearbeitet, ein 

weiteres Indiz für Vergänglichkeit und den Tod durch Gas und Verbrennung. Die 

Haare auf dem Blei sind so angeordnet, dass sie an Rauch erinnern. Das Blei steht 

für die Schwere der Gedanken und die Trauer, Haare sind dagegen leicht und 

ephemer. Sie scheinen durch die Lüfte zu fliegen. Gleichzeitig können sie dem 

Bleisarg nicht entkommen. Das Haar selbst ruft als Material Bilder vom 

Konzentrationslager hervor, da sie dort den Opfern abgeschnitten wurden. Es wird 

als Teil des Körpers, das ohne denselben existiert, zum Katalysator für die 

Erinnerung an den Massenmord. Durch die Präsentation der Haare wird die 

Assoziation Auschwitz noch verstärkt, denn in der heutigen Gedenkstätte kann man 

noch die abgeschnittenen Haare sehen.1127 Der Bezug zu Auschwitz kann auch als 

Hinterfragung der möglichen musealen Aufarbeitung verstanden werden, wo Opfer 

auf Haare und Brillen reduziert werden. Die Inszenierung wirkt voyeuristisch. Man 

schaut auf das Haar, ohne den Menschen zu erkennen. Der Fetisch ist der Fetisch 

des Schreckens, der unwillkürlich evoziert wird.1128 

 

Sulamith kann eindeutig der Opferseite zugerechnet werden, doch Margarethe als 

Idealbild der arischen, blonden Frau, wo steht sie? In einem Bild von 1981 führt 

Kiefer beide Charaktere über die Schrift zusammen. In schwarzer Schreibschrift 
                                                 
1126 Ausst. Kat. Tübingen München Zürich. 1990/1991, S. 290-331 
1127 Harry Mulisch beschreibt in seinem Roman Die Entdeckung des Himmels die Reise seines 
Protagonisten Max nach Auschwitz. Dieser schildert, wie leblos die Haare wirken. Mulisch. 1993, S. 128 
1128 Die Kunsthistorikerin Lisa Saltzman sieht in diesem Zyklus die Frage nach der Nichtdarstellbarkeit des 
Holocausts künstlerisch beantwortet. Das angebliche Verbot Adornos, nach Auschwitz Gedichte zu verfassen, 
bezieht sich ihrer Meinung nach direkt auf das Gedicht von Celan. So scheinen sich die Bilder Kiefers dem 
Diktum der Nichtdarstellbarkeit zu entziehen, thematisieren es jedoch zugleich. Es gibt für den Künstler keine 
Darstellung, aber eine Rezeptionsgeschichte, die es zu beleuchten gilt. Hinter der scheinbaren Offensichtlichkeit 
der Gemälde Kiefers verbergen sich die Abgründe der Nicht-Darstellung und des unaussprechlichen Grauens. 
Saltzman. 1999, S. 23 



 273 

pinselt Kiefer die Namen untereinander: Margarethe - Sulamith. Diese beiden Worte 

werden im Bild vor ein stilisiertes Feld gesetzt, das am Horizont brennt.1129 Das Feld 

ist gelb gehalten, wobei es verwaschen wirkt und einige dunkle Flecken zu erkennen 

sind. Die direkte Synthese der Frauen entspricht zwar der literarischen Vorlage, doch 

verwirrt die unmittelbare Zusammenführung auf der Bildfläche. Soll die Interferenz 

zwischen Opfer und Täter gezeigt werden, ist jede Frauengestalt nur durch die 

andere zu erklären? Ist Margarethe auch Opfer? Die Ambivalenz liegt in der 

Vermischung von Opfer- und Täterstatus. Nicht nur die Parallelisierung der Namen 

ist zwiespältig, auch die Szene, in die der Künstler sie setzt, scheint problematisch. 

Die deutsche Landschaft wie der deutsche Wald sind in Kiefers Bilder immer wieder 

thematisiert. Sie erinnern an die Tendenz zur Romantisierung der Muttererde, die 

auch im Nationalsozialismus instrumentalisiert wurde.1130 Die oft mit Furchen 

durchzogenen Felder scheinen Fruchtbarkeit zu suggerieren, das Feuer am Horizont 

und das bereits verkohlte Stroh sind Hinweise auf Zerstörung.1131 Die Chance auf 

eine fruchtbare Koexistenz wird durch eine blinde Vernichtungspolitik ruiniert, die in 

den Frauennamen und der brennenden Erde gespiegelt wird. 

 

Kiefer realisiert den fragwürdigen Zusammenschluss von Opfer und Tätern auch in 

dem Bild Sulamith von 1983.1132 Der Name erscheint leicht und ephemer auf einem 

düsteren Bild, das die Kulisse des Entwurfs einer Halle für Kriegsgefallene des 

nationalsozialistischen Architekten Wilhelm Kreis1133 aufgreift. Kiefer übernimmt die 

monumentale Gewölbestruktur des Kreisschen Entwurfes, in das Zentrum malt er 

sieben brennende Feuerzungen, die an den jüdischen siebenarmigen Leuchter 

erinnern. Der Ort der Trauer für die Tapferen Kameraden scheint auf der Bildebene 

zu einem Ort der Trauer um die Opfer der Nationalsozialisten umfunktioniert worden 

zu sein.1134 Das Werk wird deshalb auch als ein Statement des Künstlers 

interpretiert: dass die deutsche Gesellschaft mit den Juden einen Teil ihrer selbst 

                                                 
1129 Abb. in Arasse. 2001, S. 136 
1130 Kiefer greift sowohl auf Fotografien als auch auf Gemälde zurück. Foto einer Landschaft siehe: Ausst. 
Kat. Venedig 1997, S. 212-213. Sabine Schütz stellt eine Orientierung an Gemälden von nationalsozialistischen 
Landschaftsmalern fest, konkret nennt sie ein Bild Werner Peiners, das 1933 entstanden ist. Schütz. 1999, S. 
254. Das von Schütz zitierte Bild Peiners siehe: Peiner. 1933  
1131 Kiefer hat in seinen Bildern mit Feuer gearbeitet und in dem Zyklus Malerei der verbrannten Erde eine 
Seite der Kriegskatastrophe gezeigt. Hitlers Politik der verbrannten Erde setzt er mit dem Malen gleich. Malen = 
verbrennen. Harten. 1984, S. 53-55 
1132 Abb. in: Arasse. 2001, S. 93-94  
1133 Vgl. Lutz, M. 1979, S. 185-196 
1134 Von Umfunktionieren im Brechtschen Sinne spricht Huyssen in seinem Aufsatz. Huyssen. 1989, S. 43 



 274 

verloren hätte.1135 Hofft er, den Verlust auszugleichen? Der Zusammenschluss von 

Tätern und Opfern ist der Nexus einer nicht zu trennenden Einheit, die jedoch eine 

schreiende Diskrepanz hervorruft. Das Dilemma ist nicht zu lösen. Der Verlust der 

jüdischen Kultur kann nicht über einen Künstler aufgehoben werden, der sich 

bemüht, gewisse jüdische Zeichen in seiner Kunst zu integrieren. Er unterstreicht 

vielmehr den Verlust. Mit dem Kreisschen Entwurf für die Gefallenen knüpft Kiefer an 

eine problematische Erinnerungskultur an. Für die Soldaten sind auch nach dem 

Krieg Denkmale geschaffen worden. Über Jahrzehnte hinweg war es schwierig, den 

Opfern der Shoah in Deutschland auf nationaler Ebene ein würdiges Andenken zu 

schaffen.1136 Der Künstler kreiert ein undenkbares Monument, das nach einer neuen 

Erinnerungskultur zu verlangen scheint. 

 

Eine weitere Variante1137 der Erinnerungsbilder zur Shoah knüpft Kiefer nicht mehr 

an die Frauenfigur Sulamith. Eisenbahnstränge, die ins Nichts verlaufen, werden 

Sujets von Ölbildern und Fotografien.1138 Die Assoziation mit der Deportation von 

Menschen jüdischer Herkunft liegt nah, denn gerade konkrete Bilder der Transporte 

und die Eisenbahnlinien, die vor dem Eingangstor von Auschwitz enden, prägen 

unsere Vorstellung von den Vernichtungslagern. Das Jenseits der Mauer kann nur 

imaginiert werden, während der Weg dorthin noch im Rahmen des Erfassbaren liegt. 

Die einsame Landschaft und die nach allen Seiten offenen Gleissysteme deuten auf 

einen Weg ohne Wiederkehr. Kiefer nennt die Serie von 1977 Sigfrids difficult way to 

Brünhilde1139 und verbindet das Sujet der Gleise dadurch mit der germanischen 

Sagenwelt der Nibelungen. Auf den Abbildungen sind Eisenbahnlinien wie 

Erinnerungsspuren gelegt, die teils ausgewischt, teils nur noch über die Vertiefung im 

Boden zu erkennen, teils im Verfall zu sehen sind. Über dem Horizont stehen 

Flammen, die einerseits mit der Shoah und der Verbrennung der jüdischen Opfer in 

                                                 
1135 Vgl. Harten. 1984a, S. 130 
1136 Die Diskussion hielt auch dann noch an, als das Denkmal im Bau war. Zum Denkmalstreit siehe: 
Heimrod u. a. 1999, 1298 Seiten. Jeismann (Hg). 1999 
1137 In den Bildern der 1990er Jahre thematisiert Kiefer die Shoah über die Darstellung des Sternenhimmels. 
Die Sternenlager betitulierten Werke zeigen eine Art Lager oder Archiv, das nach gewissen taxonomischen 
Vorgaben zu funktionieren scheint. Arasse sieht in diesen Werken den Wandel in der Kunst Kiefers und die 
Abkehr von den deutschen Themen. Vgl. Arasse. 2001, S.150. Es wird jedoch deutlich, dass die nummerierten 
Platten Assoziationen mit den Vernichtungslagern hervorrufen. Die Sternenanordnung und die Bildgestaltung 
zeigen ein Streben nach oben, das an eine transzendentale Erlösungsmetaphorik erinnert. Mit den Bildern, die 
den Sternenfall zeigen, geht die Bewegung wieder nach unten. Ist der von Arasse proklamierte Versuch des 
Ausbruchs aus den deutschen Themen und dem deutschen Trauertal nach kurzer Zeit gescheitert? Ausst. Kat. 
Bonn Wien. 1999/2000, S. 165: Cette obscure clarté qui tombe des étoiles, 1999. 
1138 Werke wie Eisen-Steg von 1986 und Lots Frau von 1990 lassen solche Assoziationen aufkommen. Abb. 
in: Arasse. 2001, S. 86-87 
1139 Ausst. Kat. Tübingen München Zürich. 1990/1991, S. 210-223 



 275 

Verbindung gebracht werden können, auf der anderen Seite verweisen die Flammen 

auf das Schicksal Brünhildes, die sich nach Wagners Inszenierung des Ring der 

Nibelungen in die Flammen wirft, da sie sich von Siegfried verraten fühlt.1140 

Brünhilde stirbt einen doppelten Tod: den physischen und den Tod durch Vergessen. 

Das scheint auf die Shoahopfer übertragbar, die in der Erinnerung als Individuen 

vergessen werden. Auf derselben Ebene scheint Kiefer auch die Kontaminierung der 

deutschen Mythen und das Verschwinden derselben nach der letalen Umsetzung 

einer menschenverachtenden Ideologie zu betrauern.1141 Die vielschichtigen 

Bedeutungsebenen verwirren den Betrachtenden und machen eine eindeutige 

Haltung schwer. Gerade die Mythologie Wagners, die wegen der Rezeption im 

Nationalsozialismus umstritten ist, wird mit dem Weg in die Vernichtungslager 

konnotiert. Daraus entsteht eine brisante Mischung aus Geschichtsbewusstsein, 

Gedächtnisbildern, unterschiedlichen geschichtlichen Realitäten und Mythen, die 

nicht zusammengehören, anscheinend aber nicht voneinander zu trennen sind. Die 

Trauer um die Opfer wird mit dem Schmerz über den deutschen Traditionsverlust 

verbunden. Beides ist historisch und gesellschaftlich miteinander verwoben und wird 

in der Kunst Kiefers als Einheit präsentiert. 

 

Nicht nur infolge der Vermischung von Opfern und Tätern irritieren die Arbeiten 

Kiefers, sondern auch auf Grund ihrer Monumentalität. Vor allem in den Bildern, in 

denen er die nationalsozialistische Architektur zur Vorlage wählt, ist dieser Aspekt 

zweifach ambivalent. Der Entwurf von Kreis scheint durch das Bild auf den 

Betrachtenden einzustürzen. In anderen Arbeiten, in denen er meist nicht realisierte 

oder zerstörte Bauten der Nationalsozialisten als Quelle nutzt, gelingt ihm der gleiche 

Effekt.1142 Kiefer wählt nur prominente Architekturentwürfe wie etwa die Berliner 

Reichskanzlei von Albert Speer zum Bildthema.1143 Der Architektur wird über die 

Schrift eine weitere Bedeutungsebene zugeordnet, die sie ursprünglich nicht hatte. 

Sulamith ist ein Beispiel dafür, dass die Beschriftung der Architektur auf der 

Bildebene weitere Konnotationen freisetzen kann. In der Arbeit, in der Kiefer die 

Reichskanzlei von Speer als Vorlage nutzt, skizziert er eine Künstler-Palette ins 

                                                 
1140 Vgl. Wirsing. 1987, S. 60-61; Ausst. Kat. Düsseldorf Paris Jerusalem. 1984, S. 65 
1141 Vgl. Metken. 1987, S. 302-303  
1142 Da die Gebäude nicht mehr existieren, muss Kiefer auf Propagandabilder zurückgreifen. Die 
Inszenierung des architektonischen Raums ist im Nationalsozialismus gerade auch über die Fotografie realisiert 
worden. Indem er diese Fotos einsetzt, spielt er mit dem doppelten Propagandaeffekt der Nationalsozialisten. 
1143 Die neue Reichskanzlei von Albert Speer. 



 276 

Zentrum der nationalsozialistischen Architekturszenerie. Der unbekannte Maler1144 ist 

der Titel des Gemäldes. Die schwarze Palette scheint in den unendlichen Weiten des 

Raumes unterzugehen. Zugleich steht sie in einer Ruinenlandschaft, die selbst in 

ihrem Untergang noch erschreckend und faszinierend wirkt. Die Hinterfragung des 

Künstlerbildes wird in ein Szenarium der propagierten Macht eingebunden.1145 Mit 

der Parallelisierung von Maler und Soldat spielt Kiefer auf die zerstörerische Rolle 

an, die beide in einer Diktatur haben können. Speer hat mit seiner Kunst dem 

Regime gedient und mit dessen Bauwerken die herrschende Ideologie 

unterstützt.1146 Er schaffte haptisch erfassbare Propaganda. Sie ist nicht mehr 

existent, ihre Form überdauert jedoch die Materie. Der unbekannte Soldat kann nur 

eine Kombination aus Opfer1147 und Täter sein. Ihm wird gedacht, da er ermordet 

wurde, jedoch auch nur, da er vor seinem Tod selbst zum Zerstören bereit war. Der 

unbekannte Maler kann als pars pro toto für eine Kultur stehen, die sich von einem 

verbrecherischen System vereinnahmen lässt und immer mit diesem verhaftet bleibt, 

auch wenn sie in einen anderen Kontext gesetzt wird. Das Sujet kann bei Kiefer 

jedoch auch als ein Abgesang auf die Kunst gelesen werden, die vereinnahmt wird. 

Kiefer bricht die Faszination der dargestellten Bauten, in dem er sie verlassen und 

grau zeigt. Gleichzeitig schafft er eine neue überzeitliche Faszination in der 

Überdimensionalität der großformatigen Bilder. Das macht es dem Betrachtenden 

nahezu unmöglich, sich der Sogkraft der Bildwerke zu entziehen. 

 

Die Shoah wird in den Werken Kiefers ausschließlich zur deutschen Frage. Er setzt 

sich aber auch mit deutschen Geistesgrößen auseinander. Eine seiner 

Schlüsselfiguren ist der Philosoph Martin Heidegger. Dieser spielt in 

unterschiedlichen Arbeiten Kiefers eine Rolle,1148 titelgebend wird er für ein 

                                                 
1144 Abb. in: Arasse. 2001, S. 67. Kiefer integriert die Palette auch in seinem Gemälde des Ehrentempels für 
die Novembergefallenen in München von Paul Troost. So bespielen Haacke und Kiefer wenn auch auf  
unterschiedliche Weise denselben Gedächtnisort.  
1145 Kiefer thematisiert in den unterschiedlichsten Kontexten seine Künstlerrolle. Siehe hierzu Schütz. 1999,  
S. 133-142. Die Benennung einzelner Bilder mit dem Titel Kranke Kunst ist dabei besonders problematisch. Abb. 
in: Ausst. Kat. New York. 1998/1999, S. 70 
1146 Albert Speer: „Meine Bauten sollten, so definierte ich 1936, nicht nur das Wesen der Bewegung 
ausdrücken. Mein Anspruch ging weiter: sie seien geradezu ein Teil der Bewegung selber.” Speer. 1978, S. 7 
1147 Danilo Eccher sieht in der Opferdefinition Kiefers auch immer eine Selbststilisierung des Künstlers als 
Opfer einhergehen. Ausst. Kat. Bologna. 1999, S. 17-19. Problematisiert wird der Opferbegriff bei Kiefer auch von 
Saltzman: Saltzman. 1999, S. 69 
1148 Biro weist darauf hin, dass der Name Martin in dem Bild Varus und die Abbildung desselben in dem 
Werk Wege der Weltweisheit - die Herrmannsschlacht auftaucht. Biro. 1998, S. 262. Bei dem Bild Wege der 
Weltweisheit, auf das Biro anspielt, handelt es sich um die Erstfassung von 1976/77. Hier wird der Name genannt 
und Heideggers Kopf abgebildet. In Wege der Weltweisheit - die Hermannsschlacht will auch Mark Rosenthal 
Heidegger entdeckt haben. Ausst. Kat. Chicago Philadelphia Los Angeles u. a 1987-1989, S. 157. Abb. 18-19. 



 277 

Buchobjekt,1149 das 1976 entstanden ist. Dominant ist in dem collagierten Unikat das 

Medium der Fotografie. Die erste Abbildung zeigt Heidegger, er trägt auf dem Bild 

eine Trachtenjacke und seine Barttracht erinnert an die Adolf Hitlers. Über dem 

Brustbild steht in feinem Bleistift der Name - Martin Heidegger. Die folgenden 

Fotografien sind collagiert. Sie zeigen eine architektonische Landschaft,1150 in der 

Fliegenpilze zu sehen sind. Über dem Fußboden, der nass und modrig wirkt, ist 

Stroh ausgelegt. Das Stroh lässt an einen Stall denken, aber auch an Margarethe 

und deren blondes Haar. Über dem Stroh schwebt die Abbildung eines Gehirns. Das 

Gehirn wandert in den unterschiedlichen Illustrationen und wird immer schwerer 

erkennbar. Auch der Pilzuntergrund verändert sich, er wird zur Mondlandschaft, wirkt 

ungesund und unnatürlich. Die Szene verdunkelt sich von Blatt zu Blatt, bis 

schwarze, verkohlte Seiten das Buch abschließen. Der Künstler sagt, es sei bekannt, 

dass Heidegger auf der einen Seite ein herausragender Denker, auf der anderen 

Seite ein Nationalsozialist gewesen sei.1151 Dieser These folgt er in dem 

Künstlerbuch. Er verquickt die Assoziationsfelder giftiger Pilz mit menschlichem 

Denkzentrum. Der materialisierte Geist, der eigentlich nur abstrahiert vorstellbar ist, 

wird dem materialisierten Gift gegenübergestellt. Kiefer will offensichtlich auf das 

destruktive Potenzial eines Gedankens hinweisen, mit dem Titel und dem Titelbild 

wird das automatisch auf die Gedankenwelt Heideggers übertragen. Der ironische 

Grundton des Künstlerbuches liegt in der einfachen Konnotation und Kondemnation. 

Kann es wirklich sein, dass das komplexe philosophische Gefüge Heideggers auf die 

Abbildung eines Gehirns reduziert wird, das in einem Stall zu schweben scheint? Die 

Ironie wird auch hier durch einen melancholischen Zug gebrochen. Die letzten 

dunklen Seiten des Buches zeigen die saturnische Seite im Schaffen 1152 Kiefers. Die 

Melancholie wird mit Ironie gebrochen und vice versa. Das lachende und weinende 

Auge ist immer präsent. 

 

Wie Andreas Huyssen eindringlich beschreibt, ist es die Mischung aus Faszination 

und dem Zurückschrecken vor ebendieser Faszination, der man bei der Betrachtung 

                                                                                                                                                         
Außerdem gibt er an, dass in dem Bild Deutsche Geisteshelden der Name Martin Heidegger aufgeführt sei. Das 
kann nicht nachvollzogen werden, da der Name Martin hier eindeutig nicht zu finden ist. 
1149 Kiefer. 1987 II 
1150 Vielleicht handelt es sich um Kiefers Haus oder einen Stall in seiner Umgebung. Kiefer fotografierte oft 
sein Atelier, die Abbildungen brachte er in Büchern und Gemälden ein. Ein Sujet ist der bekannte Dachboden im 
Atelier des Künstlers. Fuchs. 1984, S. 11 
1151 Vgl. Biro. 1998, S. 6 
1152 Vgl. Schuster. 1991, S. 152-159 



 278 

der Bilder von Anselm Kiefer ausgesetzt ist.1153 Zwar mag diese Beobachtung 

subjektiv sein, sie stimmt jedoch mit meiner Gefühlslage überein, wenn ich einem 

Kieferbild gegenüberstehe. Die Konfrontation mit der faschistischen Ästhetik und die 

Ambivalenz der Bilder durch die Affirmation der Überwältigungsstrategien stellen die 

Betrachtenden vor ein Wahrnehmungsdilemma von Faszination und Ablehnung. Die 

Affirmation der Ästhetik des Nationalsozialismus macht Angst, wirkt gefährlich, 

gerade für uns Deutsche. Ist dies positiv oder negativ zu bewerten? Gewisse 

Tabuisierungen tragen zu einer Versteinerung der Situation bei. Auf der anderen 

Seite sind sie notwendig, um ein ethisches Gerüst zu bewahren, das dem 

verantwortlichen Umgang mit der Vergangenheit verpflichtet ist. Kiefers Kunst 

verunsichert, und das nicht nur in Hinblick auf den eigenen Standpunkt, die Position 

des Künstlers selbst scheint fraglich. Die Ablehnung überträgt sich auf den Künstler, 

der für die gemischten Gefühle verantwortlich gemacht wird. Dieser setzt sich 

doppelt den Besetzungen und Übertragungen aus, indem er sich der Ideologie 

unterzieht und seinen unbequemen Ansatz an das Publikum weitergibt. Die 

nationalsozialistische Propaganda wird zu einer fiktiven Realität, die auf fiktiver 

Ebene wieder zur Realität erhoben wird. 

 

Die assoziative Kraft der Bilder kann vor allem von einem deutschen Publikum als 

Gefahr gesehen werden, 1154 der man sich zu entziehen sucht. Die als Trauerarbeit 

bezeichnete Kunst Kiefers könnte so über die (Un)Fähigkeit der Deutschen zur 

Auseinandersetzung hinausgehen.1155 Sie spiegelt die Rezeptionsgeschichte der 

Shoah und konfrontiert den Betrachtenden mit den Lücken in der Gedächtniskultur. 

Er nimmt urdeutsche Themen auf, die von den Nationalsozialisten missbraucht 

wurden und zeigt sie in seiner eigenen Interpretation. Die Geschichte ist jedoch nicht 

abzuschütteln. Siegfried bleibt der Held der Nibelungensage, gleichzeitig wurde er 

Teil eines überhöhten Nationalbewusstseins, das zum Tod von Millionen von 

Menschen geführt hat. Kiefer parallelisiert in seiner Kunst immer wieder Opfer und 

Täter. Seine Darstellungen zu Sulamith sind Variationen über ein Thema, das tief mit 

der deutschen Geschichte verwoben ist. Die deutsche Frage in ihrer aktuellen 

Ausformung wird an die historischen Ereignisse rückgekoppelt. Die 
                                                 
1153 Huyssen. 1989, S. 38 
1154 Eric Santer weist in seiner Untersuchung darauf hin, dass nur politisch korrektes Denken in Deutschland 
akzeptiert wird. Die Arbeiten Kiefers stünden außerhalb dieses Konsenses und würden deshalb kritisiert. Vgl: 
Santer. 1993, S. 38 
1155 Erwähnt wird in vielen Untersuchungen das Buch der Mitscherlichs über die Unfähigkeit der Deutschen 
zu trauern, siehe zum Beispiel: Saltzman. 1999, S. 73 



 279 

Rezeptionsgeschichte, die Bilder, die heute für die Zeit stehen und oftmals unkritisch 

übernommen werden, hinterfragt er radikal. Seine In-Frage-Stellung der 

Erinnerungskultur bezieht sich auf Opfer und Täter. Ist die Ambivalenz in seiner 

Kunst jedoch nicht als solche zu lesen und liegt in der Ästhetik Kiefers nicht doch ein 

positives Bekenntnis zur deutschen Nationalkultur? Er scheint seine Rolle als 

Nachgeborener zu akzeptieren, der nicht die historischen Ereignisse an sich, 

sondern den Umgang mit der geschichtlichen Last thematisiert. Dass die Tradition 

fatal ist, wird in seinen Bildern gerade durch diesen vermeintlichen Abstand 

vorgeführt. Seine Ironie kombiniert er mit einer Melancholie, die sein Bewusstsein für 

das sich repetierende Dilemma präzisiert. 

 

8.3      Mauris Deutschlandbild im Vergleich  

 
Grundsätzlich treten bei dem Vergleich der künstlerischen Aufarbeitung des 

Nationalsozialismus und dem daraus resultierenden Deutschlandbild von deutschen 

Künstlern mit einem italienischen Probleme auf. Bedingt durch ihre unterschiedlichen 

Sozialisierungen können die Künstler mit einem anderen Selbstverständnis an das 

Thema Nationalsozialismus herangehen. Die deutschen Künstler zeigen die Sicht 

von innen, während der italienische Künstler nur seinen Blick von außen 

transportieren kann. Demgegenüber betont Fabio Mauri, dass er die Zeit und die 

nationalsozialistische Ästhetik direkt erlebt habe und sich somit auch als Zeitzeuge 

der deutschen Vergangenheit fühle. Trotzdem bleiben bei der Rezeption der Shoah 

nationale Unterschiede zu verzeichnen, die hier aufgearbeitet werden sollen. Vor 

dem Hintergrund des Vergleichs böte es sich an, die gesellschaftliche Wirkung der 

Werke von Mauri, Beuys, Haacke und Kiefer in Deutschland zu vergleichen. Die 

mäßige Annahme der Kunst Mauris in Deutschland macht eine Gegenüberstellung 

auf dieser Ebene jedoch beinahe unmöglich. Die Gemeinsamkeiten und 

Unterschiede der künstlerischen Herangehensweise sollen deshalb an sich in 

Beziehung gesetzt werden. Um diesen Vergleich anstellen zu können, müssen 

einzelne komparatistische Kriterien aufgestellt werden, anhand derer die 

Deutschlandbilder der Künstler analysiert werden können. Der unterschiedliche 

nationale Zugang zum Thema soll nicht komplett ausgeblendet werden, er dient 

vielmehr als Folie der Interpretation. 

 



 280 

In der direkten Gegenüberstellung soll die Kunst Mauris die Grundlage zur 

Interpretation bilden. Die Analyse wird sich zunächst mit der Charakterisierung des 

Nationalsozialismus und der deutschen Frage auseinandersetzen. Welche 

Themenfelder werden beleuchtet? Es ist zu fragen, inwieweit der 

Nationalsozialismus als Metapher für die Darstellung eines allgemein Bösen oder als 

Metapher für Deutschland steht. Es wird analysiert, wie Täter- und Opferbilder 

transportiert werden und welche Bedeutung das für das Deutschlandbild der 

einzelnen Künstler hat. Hinterfragt werden soll, inwieweit die Künstler ihre eigenen 

Erinnerungen oder die ihnen vermittelten Familiengeschichten in der Kunst 

verarbeiten und wie gesellschaftliche Gedächtnisbilder einfließen. Private Erinnerung 

und offizielle Geschichtsschreibung sind die Pole, innerhalb derer sich die 

Aufarbeitung bewegt. Es schließt sich das Problemfeld der Zeugenschaft an. Gibt es 

einen Unterschied im Ansatz zwischen ZeitzeugInnen und nicht direkt Betroffenen? 

Verarbeiten die Künstler als Zeitzeugen ein Trauma mit Hilfe der Kunst? Zu 

analysieren ist, ob die Kulturschaffenden der Kunst eine heilende Wirkung 

zusprechen und ob dieses Konstrukt tatsächlich als Mittel zur Läuterung verstanden 

wird. Die Kunst, die sich explizit mit dem Nationalsozialismus auseinandersetzt, steht 

vor besonderen Darstellungsproblemen, da sie mit dem Diktum der 

Nichtdarstellbarkeit belegt ist. KünstlerInnen, die sich mit dieser - nicht nur deutschen 

Frage - befassen, stehen vor dem Problem, wie sie dieser unitären 

Menschheitskatastrophe in ihrer Kunst begegnen wollen und warum. Die Frage nach 

der Motivation ist schwierig zu beantworten, soll jedoch gestellt werden. Zu 

untersuchen ist außerdem, wie die einzelnen Künstler mit der 

Repräsentationsproblematik umgehen. Es soll abschließend untersucht werden, 

inwieweit die Künstler nationale Tabus der Erinnerungskultur brechen und dadurch 

eine eigene Erinnerungskultur prägen. 

 

In Mauris Performances und Installationen wird die Shoah als europäisches 

Phänomen begriffen, in dem Deutschland als Wiege der europäischen Kultur und 

gleichzeitig als Zerstörer aller ethischen Werte charakterisiert wird. Der italienische 

Künstler benutzt dabei bestimmte Metaphern, die diese Ambivalenz präzisieren, wie 

zum Beispiel den deutschen Philosophen Martin Heidegger. Anselm Kiefer greift den 

Topos ebenfalls auf. Die Intention der Künstler scheint identisch: Heidegger als 

doppeldeutige Figur der deutschen Geisteselite zu entlarven. Mauri setzt in seiner 



 281 

Performance mit Installationscharakter die Philosophie Heideggers in das Zentrum 

des Geschehens. Er lässt den Originaltext auf deutsch in einem Rahmen vorlesen, 

der die Frage nach der Schuld des Intellekts und des/der Intellektuellen akzentuiert. 

Mit dem Bezug auf den europäischen Ursprung der Philosophie wird Heidegger 

gleichsam in einen europäischen Kontext gesetzt. Anselm Kiefer prononciert in 

seinem Künstlerbuch den Komplex Heidegger ohne auf die philosophischen Inhalte 

der Geistesgröße einzugehen. Die Figur Heidegger wird über die Fotografie und den 

Namen lanciert. In den Werken Kiefers, in denen Heidegger nur noch als Name 

erscheint, wird er in einem deutschen intellektuellen Kreis verortet. Heidegger scheint 

bei Kiefer ein rein deutsches Phänomen zu sein, die Europäisierung der deutschen 

Frage bleibt aus. Der Präsentation des Falles Heideggers über den philosophischen 

Text und die Personifizierung durch einen italienischen Philosophen bei Mauri steht 

bei Kiefer eine assoziative Gedankenkette gegenüber, die teilweise nur über Martin 

losgetreten werden kann. Der Abstraktionsgrad ist bei dem deutschen Künstler trotz 

der scheinbaren Figurativität hoch, bei Mauri bleibt der deutsche Text für das 

italienische Publikum unverständlich und dient als Chiffre. Trotzdem sind Mauris 

Performances als Lehrstücke gedacht, die dem Partizipierenden die Welt der 

ambivalenten Figur Heidegger eröffnen und damit Argumentationshilfen an die Hand 

geben sollen. Bei Kiefer ist der Werkkontext entscheidend, in den das Phänomen 

Heidegger eingeordnet wird. 

 

Die Trennung Deutschlands in zwei Staaten deutscher Nation als Folge des Zweiten 

Weltkrieges ist in mehreren Arbeiten Mauris Thema. In den 1970er Jahren 

materialisiert er die Mauer, das Sinnbild der deutschen Teilung. Er schafft eine 

europäische Mauer - Muro d'Europa - aus Stein, die sich fiktiv auf einem Boot durch 

ganz Europa bewegen kann. Mauri verbleibt jedoch nicht nur im europäischen 

Bereich, sondern er konzipiert Anfang der 1990er Jahre Il muro del pianto - eine 

Klagemauer. Nach dem Fall der Berliner Mauer substituiert Mauri in seiner Kunst die 

europäische Mauer, die mit der Berliner Mauer gleich gesetzt werden kann, durch die 

Klagemauer. Dadurch zieht er eine direkte Linie zwischen der deutschen Frage und 

der Shoah. Er verweist gerade auf die historische Bedeutung des Leerzeichens 

Berliner Mauer, das in der Klagemauer weiter besteht und materiellen Bestand hat. 

Beuys' Antwort auf die Mauer ist eine ästhetisch provozierende. Sein Vorschlag, sie 

fünf Zentimeter zu erhöhen, gleicht einem zynischen Kommentar. Er scheint die 



 282 

Gewalttätigkeit der Trennung zu ignorieren und bewertet sie vordergründig aus rein 

ästhetischen Gesichtspunkten. Indem Beuys die Forderung nach der Erweiterung 

und nicht nach dem Abriss der Mauer stellt, unterstreicht er jedoch ihre Absurdität, 

die er in der Kunst zu überwinden sucht. Darüber hinaus ist die Mauer für Beuys 

nicht nur äußeres Zeichen, sondern weist auf eine Wunde hin, die er und die Nation 

(?) mit sich tragen. Sie ist für ihn nicht allein historische Realität sondern hat auch ein 

psychologisches Moment. Dies verbindet ihn mit den Vorstellungen Mauris. Haackes 

künstlerisches Eingreifen im Grenzstreifen bearbeitet die Mauer, konkret ihre 

Überreste. Auch er stellt den Grenzstreifen als machtpolitisches Leerzeichen bloß, 

das eine Fülle von historischen Implikationen in sich trägt, die noch lebendig sind, 

auch wenn die Mauer an sich nicht mehr besteht. Dabei erscheint in seiner 

temporären Installation der Nationalsozialismus als ein Bezugspunkt unter anderen. 

Die beiden deutschen Künstler thematisieren über die Berliner Mauer die deutsche 

Frage. Haacke macht an ihr auch die Verbrechen fest, die in deutschen Namen zur 

Zeit des Nationalsozialismus begangen wurden. Beuys deutet mit dem Hinweis auf 

die Wunde im Allgemeinen das Thema Leiden an. Dies kann auch auf die Shoah 

bezogen werden. Mauri zeigt die direkte Linie zwischen deutscher und jüdischer 

Geschichte auf, und schafft daraus in seiner Kunst ein nicht zu trennendes Geflecht 

zwischen seinem Deutschlandbild, der Shoah und Europa. 

 

Mauri reagiert mit seiner Kunst nur vereinzelt auf einen spezifischen, historisch 

konnotierten Raum. Wenn er diese Form der Rückbeziehung auf die Geschichte 

benutzt, so wählt er immer Orte, die sowohl eine gesamthistorische als auch eine 

private Bedeutungsebene haben. Im Gegensatz zu Haacke, der höchst aufgeladene 

historische Orte wählt, die mit seiner eigenen Lebenswelt nicht unmittelbar 

zusammenhängen, kehrt Mauri an Orte seiner eigenen Biografie zurück. Obwohl alle 

Erinnerungsorte Mauris naturgemäß in Italien liegen, setzt er sie in Bezug zu seinem 

Deutschlandbild, wobei er die Shoah mit seinen eigenen Kriegserinnerungen 

verquickt. Daraus kreiert er ein abwesend-anwesendes Denkmal für seine verlorene 

Jugend und für die Opfer der deutschen Gewaltherrschaft. Der Rückbezug auf 

spezifische Orte, die während nationalsozialistischer Zeit eine besondere Rolle 

gespielt haben, ist auch in den Werken Kiefers und Haackes immer wieder Thema. 

Der künstlerische Umgang mit diesen ist jedoch  unterschiedlich. Haacke agiert vor 

Ort, bespielt die Architektur selbst als site specifity, indem er bewusst die konkreten 



 283 

historischen Implikationen des Ortes mit einbezieht. Kiefer steht außerhalb der realen 

Architekturkulisse. Auf seinen Bildoberflächen entstehen reale Geschichts-Orte, die 

der Künstler meist nur von Abbildungen kennen kann. Er stellt die 

nationalsozialistische Stimmungsarchitektur in intim düsterer Atmosphäre dar und 

okkupiert sie für die eigene Biografie, indem er das stilisierte Zeichen Palette in die 

Architektur integriert. Sie wird zu seinem Gedächtnisfeld, obwohl er sie als 

Nachgeborener nie wirklich erlebt hat. Mauri geht als Zeitzeuge den umgekehrten 

Weg und konnotiert private Plätze zu kollektiven Erinnerungsorten der deutschen 

Verbrechen um. So funktionieren beide - Kiefer auf der Bildebene und Mauri vor Ort - 

die Architektur in ihrer eigentlichen historischen Bestimmung um. Haacke benutzt die 

Architektur als Folie, um Kontinuitäten und Brüche aufzuzeigen. Er vermittelt der 

Gesellschaft die Orte neu und hält ihnen ihre eigenen Verdrängungsmechanismen 

anhand der architektonischen Überlieferung vor Augen. Beuys bearbeitet Orte, die er 

wahrscheinlich nie selbst besucht hat. Auschwitz und Manresa stehen dabei als 

Synonyme für ein konkretes geschichtliches Ereignis und eine übergeordnete 

Realität. Seine individuelle Mythologie verortet er an Plätzen, die nicht physisch 

erfahrbar, sondern nur spirituell erlebbar gemacht werden. Obwohl sie nicht die 

Geschichtsorte des Zeitzeugen sind, integriert er sie in seine intime Kunstwelt. Mauri 

und Beuys spielen als Zeitzeugen mit ihren Erinnerungen, bei Mauri wird die 

Ortswahl konkret, Beuys überträgt seine Gedächtnisbilder auf Stätten, die er nicht 

persönlich gesehen haben muss, die für ihn aber in der Kunst zu Realorten werden. 

 

Die Aufarbeitung des Nationalsozialismus geschieht bei Mauri meist über die 

Verwendung von historischen Materialien. Er setzt Objekte ein, die aus der 

analysierten Zeitepoche stammen und in diesem Sinne die Zeit in sich tragen. Sie 

sind nicht aus dem privaten Bereich entnommen, sondern gehören der Lebenswelt 

vieler ZeitzeugInnen an. Gleichzeitig schafft er neue Materialien, die nur scheinbar 

historisch echt sind. Auch Beuys bearbeitet weniger Erinnerungsorte, als vielmehr 

Materialien, die er an seine Kriegserlebnisse bindet. Er lädt Materialien historisch auf, 

die nicht direkt mit dem Nationalsozialismus in Verbindung gebracht werden. Aus 

seiner Zeitzeugenschaft heraus gibt er Fett und Filz eine historische Dimension, die 

diese nur über die Gleichsetzung mit seinen persönlichen Erfahrungen haben. Er 

bestimmt die Eigenschaften der Stoffe und versieht sie mit Symbolgehalt, die sie in 

seinem Werk bedingt entschlüsselbar machen. Demgegenüber nimmt Mauri die 



 284 

historischen Materialien als solche auf und verwertet sie nicht in einem neuen Sinn-, 

aber in einen neuen Zeitzusammenhang. Bei Kiefer kann nur in wenigen Arbeiten ein 

direkter Einsatz von Materialien festgestellt werden. Bei dem Buchobjekt Sulamith 

setzt er auf die historische Konnotation des Materiales Haar. Im Gegensatz zu Mauri 

strebt er aber keine historische Authentizität an und schafft auch keine eigene 

Materialwelt im Sinne von Beuys, sondern evoziert Assoziationsketten, die von den 

Materialien an sich ausgehen. Haackes Installationen bestehen aus Materialien, die 

keine historische Authentizität haben, sie aber haben könnten. Die Fahnen mit den 

Emblemen und der historischen Schrift werden ähnlich wie bei Mauri als Variationen 

des Ready Mades eingesetzt, die nicht beliebig sondern aus einem historischen 

Kontext spezifisch gewählt sind. 

 

Orte, Ereignisse und Personen des Nationalsozialismus werden bei Mauri über die 

Fotografie in die Gegenwart transportiert. Nicht Realität sondern Inszenierung von 

Politik und Gesellschaft ist auf den meisten Bildern zu sehen. Diese Schein-Realität 

des Nationalsozialismus wird über das Medium visualisiert, das dadurch an sich 

verdächtig gemacht wird. Kiefer setzt ebenfalls Fotografien in seiner Kunst ein, die er 

in ihrer Funktion als Propagandabilder wiederverwertet. Gleichzeitig entlarvt er sie 

als solche und leistet in seiner Kunst einen kritischen Beitrag zur Diskussion um das 

Faszinosum Nationalsozialismus. Ähnlich wie bei Mauri wird das Medium zunächst 

affirmativ verwandt, um es damit kritisch in Frage stellen zu können. In Kiefers 

Architekturgemälde wird die Fotografie indirekt präsentiert, da sie wiederum 

verarbeitet und in einen neuen Kontext überführt wird. Mauri bearbeitet das Medium 

ebenfalls, doch ist es als manipuliertes deutlich zu erkennen. Der Einsatz der 

Fotografie bei Beuys findet meist vor dem Hintergrund der möglichst weiten 

Verbreitung seines Werkes statt. Über sie, die im Sinne eines Multiples eingesetzt 

werden kann, vermittelt er seine Botschaften. Er benutzt sie also weniger als 

historisches Material sondern als Medium an sich. Haacke setzt nur selten 

Fotografien ein. Wenn er sie benutzt, so auch als historisches Material, das eine 

Realität präsentiert, hinter der sich Vieles verbergen kann. Diese Schichten legt er im 

Werkkontext frei, indem auch das Medium Fotografie ein Teil zur Auflösung und 

Verwicklung der komplexen historischen und aktuellen Bezüge wird. 

 



 285 

Die Instrumentalisierung der Kunst durch Macht und politische Propaganda wird von 

Mauri immer wieder beleuchtet. Der Begriff der Entarteten Kunst, der die 

nationalsozialistische Kunstpolitik schlagwortartig fokussiert, wird dabei zum pars pro 

toto der totalitären Selektion von Kunst. Besonders scharf wird die Kritik, wenn er die 

nationalsozialistische Kunstpolitik mit der heutigen parallelisiert, was er zum Beispiel 

durch die Verquickung der Ausstellung Entartete Kunst mit der Biennale in Venedig 

in den 1970er Jahren provozierend realisiert. Haackes Hauptthema ist die 

Kunstpolitik und der Kontext, in dem Kunst präsentiert wird. Wenn er die 

nationalsozialistische Kunstpolitik angreift, zeigt er immer einen Gegenwartsbezug 

auf. Im Unterschied zu Mauri arbeitet er bei seinem Biennalebeitrag nicht nur über 

sondern am Thema. Dies rührt von der besonderen historischen Situation des 

deutschen Pavillons her. Haacke verbleibt im Kontext Venedig und präsentiert im 

historischen Raum seine künstlerische Kritik. Dabei fokussiert er nicht die Entartete 

Kunst als Sinnbild der nationalsozialistischen Kunstpolitik, sondern greift die 

Instrumentalisierung der Kunst durch das Regime durch und an diesem speziellen 

Ort auf, wobei er ähnlich wie Mauri der Kunst und den KünstlerInnen ihre 

Verführbarkeit durch Markt und Politik vor Augen führt. Alle besprochenen Künstler 

setzten die Kritik an der Kunstpolitik der Nationalsozialisten als Folie ein, um auf die 

heutigen Missstände zu verweisen. Haacke und Mauri parallelisieren die Selektion 

von Kunst durch eine diktatorische Politik mit der finanziellen Selektion im 

Kapitalismus. Kiefers Bild des Künstlers als Opfer deutet nicht direkt auf den 

Kunstmarkt hin, sondern ist eine vielschichtige Hinterfragung von privaten und 

öffentlichen Rollenzuteilung des Künstlers innerhalb der Gesellschaft. Der 

Rückbezug auf die nationalsozialistische Kunstpolitik ist jedoch auch bei ihm 

gegeben. Beuys agiert auf dieser Ebene globaler. Der Künstler als Opfer und das 

Opfer Kunst sind immer wieder Thema und werden mit dem Nationalsozialismus in 

Zusammenhang gebracht. Seine Kritik am Markt ist aber vor allem 

Gesellschaftskritik. Er sieht die Kunst in der Gesellschaft vernachlässigt und 

formuliert einen neuen Anspruch an den Kunstbegriff in Politik und Öffentlichkeit.  

 

Die Dekoration der Macht und die Objektivierung der Opfer ist das Thema der Kunst 

Mauris. Dabei wird die Propaganda des totalitären Staates am italienischen Modell 

des Faschismus versinnbildlicht, das in direkten Zusammenhang mit der deutschen 

Inszenierungsmaschinerie gesetzt wird. Er stellt ein historisches Event mit all den 



 286 

faschistischen Mitteln der Inszenierung wie einheitliche Kleidung, geometrische 

Bewegungen, schöne junge Körper, Fahnen, Musik, mediale Aufbereitung und der 

theatralen Darbietung nach, um die Verführungskünste des Regimes im Jetzt und 

Hier erfahrbar zu machen. Kiefer greift in seinen Arbeiten ebenfalls die Faszination 

des Regimes auf. Beide vermitteln das scheinbare Faszinosum Faschismus durch 

den Analogieschluss von Form und Inhalt und die Affirmation der Ästhetik der Zeit. 

Negation durch Affirmation kann als Schlagwort für beide eingesetzt werden, auch 

wenn die Ausführung eine andere ist. Mauri und Kiefer führen den Betrachtenden 

immer wieder ihre eigenen Anfälligkeiten vor. Die objekthafte Kunst Mauris mag 

dabei direkter agieren, dem malerischen Werk Kiefers kann jedoch eine größere 

Suggestivkraft zugesprochen werden. Haacke spielt ebenfalls mit der Ästhetik der 

Nationalsozialisten, die Brüche sind jedoch evident. Er setzt die Propaganda ein, um 

die dahinter stehenden Strategien zu verdeutlichen, weniger um die Wirkung 

derselben nochmals heraufzubeschwören. 

 

Neben der Illustration der Methode der Täter, Menschen über eine Inszenierung zu 

verführen, die das Individuum hinter einer Masse verschwinden lässt, werden auch 

die Opfer in Mauris Kunst als Objekte inszeniert. Durch die Präsentation der zu 

OpferÜberresten stilisierten Materialien entsteht ein kleines Auschwitz-Museum, das 

nicht anhand der heutigen Kriterien museal aufgearbeiteter Gedenkstätten angelegt 

ist, sondern in der Täterästhetik verbleibt. Haacke verortet die Opfer direkt auf der 

politischen Inszenierung der Nationalsozialisten. Er setzt sie als Antithese zur 

nationalsozialistischen Propaganda; die Erinnerungsebene Nationalsozialismus und 

Shoah verschwimmen zu einer ästhetischen Einheit. Die ästhetische Repetition und 

die Vereinnahmung der Opfer durch die Täterästhetik werden dabei zu einem 

Moment der Affirmation, das durch die Nennung der Opfer gleichzeitig eine Negation 

ist. Mauris Vereinnahmung der Opfer in die Erinnerungskultur der Täter geht weiter, 

da er selbst die Erinnerungsstücke materialisiert. Dies schafft einen radikalen Bezug. 

In den Installationen Mauris wie Warum ein Gedanke einen Raum verpestet und Non 

esiste l'anima? Se la Germania ne ha due wird der Opfer über die sprachlichen 

Zeichen gedacht. Der Bildschirm mit der Aufschrift Warum ein Gedanke einen Raum 

verpestet konnotiert klar die Vernichtung durch Gas und setzt damit Opferbilder frei. 

Sie werden über die Sprache in den Kontext der deutschen Frage gestellt. In den 

Werken von Beuys wird der Opfer verschlüsselter gedacht. Die Repräsentation in 



 287 

Vitrinen zeigt eine museale Aufarbeitung, in der Beuys nur seinen eigenen 

ästhetischen Vorgaben folgt, eine Verbindung mit der Ästhetik der Nationalsozialisten 

ist nicht auszumachen. Leiden und Opfer stehen bei ihm immer in der Verbindung 

mit einer Erlösungsmystik, die an christliche und germanische Rituale anknüpft. Die 

jüdische Tradition wird meist nicht beleuchtet und somit indirekt eine Vereinnahmung 

der Opfer in die Täterwelt vorgenommen. Die Elemente, die bei Mauri bewusst als 

Schockelemente eingesetzt werden, scheinen bei Beuys unbewusst zu funktionieren. 

Kiefer setzt die Shoah direkt in die nationalsozialistische Ästhetik und in eine 

kulturelle deutsche Tradition. Er zeigt die Kondemnation der deutschen Kultur auf, 

die in den Sog der Ideologie des Nationalsozialismus geraten ist. Mauri fokussiert die 

Opfer und deren Schicksal, die deutsche Frage ist bei Ebrea zunächst zweitrangig. 

Vielmehr problematisiert er die Entindividualisierung der Opfer in der geschichtlichen 

Rezeption und thematisiert diese in seiner Kunst. Das deckt sich mit der Darstellung 

der Opfer in den Werken Kiefers. Kiefer und Beuys stellen die Opfer jedoch mehr in 

den Kontext der Ambivalenz der deutschen Geschichte. Der Selbstbezug kann dabei 

problematisch wirken, denn so werden die Opfer nicht als Opfer erinnert, sondern sie 

werden zum Mittel, über das man die Trauer über den eigenen Identitätsverlust 

äußern kann. In Kiefers Kunst scheint die Interferenz von Opfer und Täter unendlich. 

Er reflektiert über die Kategorisierungen von Opfern und Tätern und kreiert ein Netz 

aus Überschneidungen, das schwer zu entflechten ist. Das trifft sich mit der 

Vorgehensweise Mauris, der eine einfache Unterteilung in Gut und Böse, Opfer und 

Täter problematisiert. 

 

Mauri und Beuys sind Zeitzeugen. Sie stehen jedoch nicht auf der politisch 

unbelasteten Seite der Opfer, denen die Aufarbeitung der Shoah originär 

zugestanden wird.1156 Beide waren in den Jugendorganisationen der nationalen 

Diktaturen und sind dort speziell gefördert worden, beide stilisieren sich auf 

unterschiedliche Weise zu Opfern. Betrogen um ihre Jugend, verwundet im Krieg, 

gesteht man ihnen eine Traumatisierung zu, obwohl vor dem Hintergrund der Shoah 

diese Stilisierung zum Opfer problematisch und zwiespältig erscheinen kann. Die 

Shoah musste von den beiden Zeitzeugen nicht durchlebt werden, sie ist trotzdem 

Teil ihrer Geschichte geworden. Als Zeitgenosse, gerade als deutscher - in 

abgeschwächter Form auch als italienischer - wird die Shoah Lebensrealität, da man 
                                                 
1156 Oft werden die Bilder von Holocaustüberlebenden als eigene Kategorie der Aufarbeitung vorgestellt. 
Siehe hierzu: Amishai-Maisels. 1993 



 288 

passiv wenn auch vielleicht unwissend daran partizipiert hat. Die Konfrontation mit 

den Ereignissen - auch wenn man erst nach dem Krieg von den Verbrechen 

Kenntnis genommen haben mag - muss verarbeitet werden. Mauri geht dabei so 

weit, sich selbst als Jude zu sehen, immer wenn Unrecht geschieht. Die 

Vermischung der Opferrollen zeigt ein Übermaß an Identifizierung, was ein 

verschobenes Selbstbild signalisieren kann. Haacke stilisiert sich weder zum Täter 

noch zum Opfer. Ein Trauma ist nicht zu erkennen, jedoch ist eine tiefe moralische 

Verpflichtung zu spüren, der er immer wieder nachkommt. Kiefers Geburtsdatum 

schließt eine direkte Partizipation an den Ereignissen aus. Er scheint unbeteiligt und 

damit weniger belastet. Trotzdem wird bei ihm eine Fixierung auf das Thema 

deutlich. Dies zeigt eine Betroffenheit, die über die durchschnittliche Form der 

Auseinandersetzung hinausgeht. Seine Ritualisierung des Hitlergrußes wird zu einer 

Performance der Karthasis und damit zu einer Form der Reinigung über die Kunst. 

Beuys und Mauri können als Zeitzeugen ihre real existierenden Wunden und 

seelischen Leiden in der Kunst thematisieren. Beuys sieht in seiner Wunde die der 

westlichen Zivilisation, die es zu benennen und damit zu heilen gilt. Beide Zeitzeugen 

stilisieren die Kunst zum Ort der möglichen Heilung. Auch wenn sie Kunst als 

Konstrukt verstehen sollten, so hoffen sie auf eine gesellschaftliche Wirksamkeit, die 

auch die Künstlertraumata berühren kann. Das Ritual wird von beiden in ihrer Kunst 

eingesetzt, um die Läuterung zu initiieren. Beuys Wunden wirken dabei direkt auf 

seine Kunstwelt ein, da er im Gegensatz zu Mauri oft seinen eigenen Körper 

einbringt. Mauri konfrontiert die Zuschauer mit einem Übel, das der Vergangenheit 

angehört, welches aber in seiner Performance vergegenwärtigt wird. Als Zeitzeuge 

weist er auf die Anfälligkeit der Menschen hin, sich von einer falschen Ideologie 

vereinnahmen zu lassen. Beuys und Mauri glauben an die heilende Wirkung der 

Sprache, wobei sowohl Beuys als auch Mauri die poetische Sprache und damit die 

Kunst meinen. In dem Wesen der Kunst und ihrer stärkeren Verankerung in der 

Gesellschaft wird eine mögliche Rettung des irregeleiteten Menschen gesehen. Die 

Hinterfragung der Kunst in dem Gefüge von Politik und Macht wird dabei expliziter 

von Mauri thematisiert, wobei die Kunst von Beuys an sich als subversives Element 

innerhalb der Kunstinstitution angesehen werden kann. 

 

Wollen beide die Befreiung von den Geistern der Vergangenheit aus einem Gefühl 

der eigenen Schuld und des Fehlers heraus? Beuys und Mauri sind in einer 



 289 

Diskussion in den 1970er Jahren in Rom aufeinander getroffen.1157 Mauri hat Beuys 

darauf angesprochen, ob er an den Begriff des Irrtums auch den Begriff der Schuld 

knüpfen würde. Beuys bestätigte kurz, dass es Schuld und Sünde gäbe, ohne weiter 

auf die Begrifflichkeiten einzugehen. Mauri hat sich an diesen abgearbeitet, wobei er 

nach dem Wesen des Irrtums und der Schuld gefragt hat. Die menschliche Natur, 

auch die Künstlernatur, wird in die Verantwortung gezogen und mit dieser 

Verantwortung konfrontiert. Beuys' Blick scheint in die Zukunft gerichtet. Alte Fehler 

und Schuld lässt er hinter sich, um eine neue Generation zu erziehen. Er setzt seine 

Wunde als allgemeinmenschliche Verletzung ein. Der Bezug zum 

Nationalsozialismus ist nicht zu leugnen, doch scheint man ihn mehr in den 

Interpretationen als in der Kunst von Beuys selbst zu finden. Die Dialektik zwischen 

eigenem Leid und einem allgemeinmenschlichen Schmerz ist die Dialektik zwischen 

dem Bekenntnis zu den Kriegserlebnissen und dem Allgemeingültigkeitsanspruch 

seiner Kunst, die nicht nur auf ein Erlebnis reduziert werden kann. Mauri nimmt 

dagegen die konkrete Schuld auf sich und thematisiert sie in der Kunst. 

 

Die Nichtdarstellbarkeit der Shoah kann doppelt verstanden werden. Auf der einen 

Seite scheint eine künstlerische Produktion nach Auschwitz nicht mehr möglich, auf 

der anderen birgt gerade die Aufarbeitung der Shoah besondere Probleme in sich. 

Die Frage nach einer legitimen Auseinandersetzung mit dem Thema wird oft gestellt. 

Es wird dabei problematisiert, ob nur der Hang zum Skandal die Auseinandersetzung 

mit der NS-Zeit und deren Grauen bestimmt. Immer wieder wird die Shoah für 

bestimmte Zwecke instrumentalisiert, davon kann sich auch die Kunst nicht per se 

freisprechen. Solche Unterstellungen müssen mit Vorsicht geäußert werden, sie sind 

dem Sujet jedoch inhärent. Die Konfrontation mit Nationalsozialismus und 

Judenmord belastet, sich dieser psychischen Belastung fortwährend auszuliefern 

muss einer inneren Gestimmtheit entsprechen. Das kann nicht jede fragwürdige 

Auseinandersetzung legitimieren, man sollte diesen Aspekt jedoch nicht komplett 

ausschalten. Ein gewisser Trend zur Beschäftigung mit dem Nationalsozialismus hat 

sich auch im künstlerischen Sektor in den 1970er Jahren entwickelt. Außer Beuys, 

der sich bereits in den 1950er Jahren explizit mit der Problematik befasst hat, haben 

alle anderen besprochenen Künstler vor allem in den 1970er Jahren, aber auch 

darüber hinaus das Thema bearbeitet. Alle haben mit einer gewissen Kontinuität die 
                                                 
1157 Ausst. Kat. Rom. 1990, o. S. Auch Mauri erwähnt im Interview mit der Autorin das Treffen mit Beuys und 
zeigt sich enttäuscht über dessen Reaktion. Interview. 1999. Anhang, S. 6  



 290 

Frage verfolgt. Vor allem bei Kiefer kann geradezu von einer Obsession die Rede 

sein, das scheint ihn von dem Vorwurf zu entlasten, er habe sich nur aus 

Karrieregründen mit dem Gegenstand befasst. Mauri ist als Zeitzeuge auf das Sujet 

fixiert. Er unterstreicht seine persönliche Motivation zur Beschäftigung und den 

inneren Drang, seine Analyse der Zeit über die Kunst zu vermitteln. Beuys hat die 

Aufarbeitung schon früh begonnen, so dass er nicht als Mitläufer eines Trends 

diffamiert werden kann. Sein persönlicher Impuls ist immer gegenwärtig, den er in 

seiner Kunst direkt materialisiert. Er nimmt seinen didaktischen Auftrag sehr ernst. 

Die Aufforderung, die Wunde zu zeigen, ist ein Aufruf zum Mitfühlen und Mitdenken. 

Er will die Erziehung des Menschen über seinen erweiterten Kunstbegriff konkret 

verwirklichen. Haackes Motivation ist nicht direkt zu erkennen, das Thema ist jedoch 

geeignet, seinem Anspruch zur Aufklärung nachzukommen. Die politische Zensur 

seines Werkes unterstreicht die moralische Position Haackes und scheint ihn über 

jede Kritik erhaben zu machen.  

 

Den Künstlern ist bewusst, dass sie sich auf einem schwierigen Feld der 

Repräsentation bewegen. Sie sehen aber gerade in der Kunst die Möglichkeit, sich 

der komplexen Problematik von Shoah und Nationalsozialismus anzunähern. Adorno 

hat trotz seines Diktums weiterhin mit der deutschen Sprache arbeiten wollen und 

müssen, ohne Auschwitz auszublenden. Unter diesen Prämissen haben auch die 

Künstler den Weg der Konfrontation gewählt, ohne zu übersehen, dass sie sich auf 

einem solchen befinden. Einigkeit besteht bei den Künstlern darüber, dass man die 

Shoah in all ihren Schrecken und der Pervertierung von allen humanen Werten nicht 

darstellen kann. Bildnisse der Opfer selbst wurden vor allem von Überlebenden 

gewagt, anderen Gruppen scheint diese Herangehensweise verstellt und auch die 

vorgestellten Künstler haben diese Form des „Repräsentationsverbots” nicht 

überschritten. Trotzdem haben sie eine Annäherung und damit einen Versuch der 

Repräsentation in der Kunst angestrebt. Dabei ist die Schwierigkeit, Leiden und 

Vernichtung zu thematisieren, in den Arbeiten selbst ein Motiv, welches es zu 

analysieren gilt. Mauri und Kiefer beschäftigen sich unmittelbar mit der 

Opferproblematik. Wenn die Opfer Sujets der Werke sind, so wird jedoch die 

museale- und mediale Rezeption derselben gezeigt, nicht das Leiden an sich. Aber 

bleibt die Würde der Opfer gewahrt? Mauris Performance Ebrea thematisiert den 

Menschen als Opfer am deutlichsten. Eine junge Frau, die sich ihre Haare schneidet 



 291 

und zum Stern legt, versinnbildlicht die Opfer, soll sie jedoch nicht darstellen. Der 

Künstler setzt sie in den Kontext der Täterästhetik und der Inszenierung ihres Todes. 

Er berührt damit einen höchst sensiblen Teil der Leidensgeschichte der Opfer: die 

Verarbeitung des menschlichen Materials als eine Erniedrigung über deren Tod 

hinaus. Die musealisierte Repräsentation der Überreste baut auf eine designte 

Oberfläche auf, die auch über die Sprache an die Shoah gebunden ist. Neben dieser 

sehr expliziten Installation finden sich sprachliche Anspielungen auf das Motiv, die 

keine Re-Präsentation im Sinne von „bildlich darstellen” bedeuten. Kiefer nähert sich 

dem Thema der Opfer über einen Zeitzeugen an. Der Rückgriff auf das berühmte 

Gedicht Celans findet bei Kiefer auf sprachlicher Ebene statt. Die Reduktion des 

Gedichtes auf die beiden zitierten Frauennamen verdeutlicht, wie stark die Phrasen 

ins kollektive Gedächtnis eingegraben sind. Celans Gedicht als Ausdruck seiner 

verzweifelten Seelenwelt wird bei Kiefer zu einem Repräsentanten der 

Repräsentation. Beuys umgeht die Darstellungsproblematik, indem er eine neue Welt 

der Materialien und der Präsentationsweise schafft. Sein erweiterter Kunstbegriff 

bricht mit überkommen Denk- und Kunstmodellen. In diese Konstruktion setzt er 

auch die Aufarbeitung der Shoah. Mit der radikalen In-Frage-Stellung von 

traditionellen Sehgewohnheiten macht er einen Schnitt zu den künstlerischen 

Methoden, die vor Auschwitz entwickelt und angewendet wurden. Haacke nähert 

sich dem Thema Nationalsozialismus meist ausschließlich von der Täterseite. Damit 

umgeht er die Problematik der Darstellbarkeit der Shoah, ohne sich der moralischen 

Verantwortung der Aufarbeitung des Nationalsozialismus zu entziehen. 

  

Alle Künstler sind für ihren Umgang mit der Vergangenheit kritisiert worden. Sie 

haben mit ihrer Kunst gewisse Tabus der Erinnerungskultur gebrochen und an ihrer 

Stelle Contra-Erinnerungen aufgebaut. Dabei sind sie auf dem Hintergrund der 

jeweiligen nationalen Erinnerungskulturen zu lesen. Mauri greift nicht den typischen 

Widerstandsimpetus vieler italienischer KünstlerInnen auf, vielmehr werden in seinen 

Werken die ItalienerInnen mit ihrer faschistischen Vergangenheit konfrontiert. Er 

spricht die ItalienerInnen nicht frei von rassistischen Vorurteilen, kann auf Grund der 

historischen Voraussetzungen selbst jedoch freier mit dem Problemfeld Opfer / Täter 

umgehen. Die unmittelbare Konfrontation mit der diktatorischen 

Herrschaftspropaganda durch eine aktionistische Visualisierung setzt die 

Partizipierenden unter Druck, können bei diesen Abwehrmechanismen hervorrufen. 



 292 

Mauris Deutschlandbild impliziert dabei auch immer die italienische Vergangenheit 

und viceversa. Kiefers Akzentuierung der Täter und die ästhetische Umsetzung der 

Propaganda werden in einer Monumentalisierung dargeboten, die es dem Publikum 

schwer macht, sich zu entziehen. Auch hier kommt es zu einem Konflikt durch 

Hinterfragung von Erinnerungsmythen und der künstlerischen Inbesitznahme 

tabuisierter Sujets. Beuys provoziert als Gesamtkunstwerk. Sein Auftreten und sein 

Absolutheitsanspruch haben Ablehnung hervorgerufen. Aber auch seine 

künstlerischen Mittel sind stark umstritten. Schokolade auf Papier, Fett in der Ecke - 

für ein Publikum, das außerhalb des Kunstdiskurses steht, ist es bis heute Anlass zur 

Empörung oder Belustigung. Das Moment des Umgangs mit der deutschen 

Geschichte mag bei den Betrachtenden auf Grund der künstlerischen Tabubrüche 

nicht akzentuiert werden, ist jedoch immer präsent. Haacke schafft es durch seine 

unverblümte, keine Tabus scheuende künstlerische Aufarbeitung das Politik-, 

Wirtschafts- und Kunstpublikum zu provozieren. Die Thematisierung der Verquickung 

von Wirtschaft, Macht, Geld und Kunst ruft in der öffentlichen Diskussion besonders 

viel Unwillen hervor.  

 

Resümiert man die Gegenüberstellung der Künstler, so sind diverse Ähnlichkeiten 

und Unterschiede auszumachen. Mit Haacke verbindet Mauri die rationale 

Aufarbeitung des Themas. Ohne sich einer mythischen Zwischenwelt zu bedienen, 

nehmen beide Fakten auf und verarbeiten sie auf konzeptioneller Ebene, wobei 

Mauris religiös-ritueller Gestus von der strengen Analyse Haackes wegführt. Die 

Rezeption der ästhetischen Inszenierung der Nationalsozialisten und der Wirkung 

von Macht ist den Werken Haackes und Mauris inhärent. Beide vergegenwärtigen 

die Vergangenheit, ohne pure Anachronismen zu realisieren. In diesen Komplex 

spielen die Werke Kiefers mit ein, der ebenfalls die nationalsozialistische Ästhetik 

adaptiert. Seine Adaption unterstreicht die monumentale Komplexität der 

nationalsozialistischen Architektur und bedient sich damit einer Ästhetik, der sich 

Haacke über die rationale Analyse zu entziehen sucht. Mauri und Kiefer verbindet 

eine Übereinstimmung in der Motivwahl, um die Ambivalenz der deutschen Mentalität 

zu illustrieren. Die künstlerische Ausführung ist eine komplett andere. Mit der 

Rückkehr zur Malerei steht Kiefer allein, während sich die künstlerische 

Vorgehensweise von Mauri, Beuys und Haacke überschneiden. Sie beschränken 

sich nicht auf das traditionelle Medium der Malerei sondern setzen Installationen, 



 293 

Performances und Environments ein. Diese unterschiedliche Wahl ist jedoch auch 

eine Frage der Generationen, da Kiefer als Vertreter einer neuen deutschen und 

internationalen Kunst in den 1970er Jahren zum Bild zurückgefunden hat. Mit Beuys 

verbindet Mauri die Zeitzeugenschaft und ein ähnlicher Verlauf der Kinder- und 

Jugendzeit. Die Aufarbeitung der Erlebnisse fällt bei beiden Künstlern jedoch sehr 

unterschiedlich aus. Obwohl Mauri betont, er verarbeite seine eigene 

Lebensgeschichte, greift er allgemeine geschichtliche Ereignisse heraus und stellt 

sein individuelles Erleben in einen allgemeingültigen Kontext. Demgegenüber geht 

Beuys von seiner persönlichen Erfahrung aus, ohne dass man dies in seinen Werken 

direkt zu erkennen vermag. Geschichtliche Fakten sind nicht sein Sujet. Er 

globalisiert seinen Schmerz und gibt jedem seinen eigenen Schmerz zurück. Obwohl 

beide mit Objekten arbeiten, ist die Dingwelt Beuys' intim, die Mauris einer 

historischen Welt zugeordnet, die seine Arbeiten bestimmt. 

 
 
 



 294 

9 Fabio Mauri – Schlussbemerkungen 

 

Fabio Mauris künstlerische Auseinandersetzung mit Faschismus und 

Nationalsozialismus ist geprägt von einem festen Koordinatensystem: der 

Verarbeitung eines privaten Traumas, dem Wille zur Vermittlung eines historischen 

Fehlers, dem Aufdecken von ideologischen Strukturen und der moralischen 

Verantwortung gegenüber den Opfern. Auf der Grundlage seiner Zeitzeugenschaft 

beginnt er 1971, nach einer Phase der Verdrängung, mit der radikalen Aufarbeitung 

des Sujet Faschismus und hofft auf einen therapeutischen Effekt in der Kunst. In 

seiner künstlerischen Auseinandersetzung mit der falschen Ideologie adaptiert er die 

faschistische Ästhetik, da er den Betrachtenden die suggestive Kraft der Propaganda 

vor Augen führen will. Die Gefährlichkeit, die seiner Meinung nach von einer Diktatur 

ausgehen kann, liegt darin, dass das Böse hinter dem Schönen versteckt liegt, dass 

das Böse sich eben nicht als Solches präsentiert. Für ihn ist in jeder Form die 

Möglichkeit zur Manipulation inhärent. Mauris Intention ist es, die Faszination der 

Inszenierung der Macht zu vermitteln, nicht nur, um sie für sich selbst zu verarbeiten, 

sondern auch, um nachfolgende Generationen für die Mechanismen zu 

sensibilisieren. Mit dem Ziel, das zu ermöglichen, stellt er die faschistische 

Propaganda nach, setzt Fotografien und andere Zeugnisse aus der Geschichte ein. 

Das führt zum Effekt der Auferstehung der Anziehungskraft des Faschismus, das 

heißt, einer mentalen und emotionalen Rückversetzung in die Zeit, mit der er sich 

und die anderen konfrontiert. Sein selbsttherapeutischer Ansatz stoppt jedoch da, wo 

die Konfrontation mit dem eigenen Körper anfängt. Für Fabio Mauri ist es 

anscheinend zu schmerzhaft, die Erinnerungsrituale selbst auszuführen; sein Beitrag 

liegt in der Konzeption und Regie des Vorhabens. Auch die Performances und 

Installationen lassen nicht sofort darauf schließen, dass hier ein Zeitzeuge sein 

persönliches Trauma verarbeitet. Die eigene Geschichte verschwindet hinter den 

geschichtlichen Ereignissen, die detailliert gezeigt werden.  

 

Die Adaption der Ästhetik und das Aufzeigen der Faszination von Faschismus und 

Nationalsozialismus birgt die Gefahr von Missverständnissen und Konflikten in sich. 

In den 1970er Jahren hat auch der deutsche Künstler Anselm Kiefer bereits die 

ambivalente Suggestivkraft des Nationalsozialismus aufgezeigt, er gehört aber einer 

anderen Generation an als Mauri, der trotz oder gerade wegen seiner 



 295 

Zeitzeugenschaft das schwierige Terrain betritt. Seine schockierende Aufarbeitung 

der Shoah in der Kunst kann aber mit der Distanz zum nationalsozialistischen 

Verbrechen erklärt werden. Als italienischer Staatsbürger ist er nicht so unmittelbar 

von dem Schuldkomplex Auschwitz betroffen wie ein deutscher Künstler, und auch 

das italienische Publikum kann sich unter anderen historischen Voraussetzungen auf 

eine solche Form der Aufarbeitung einlassen. Erst mit einem größeren historischen 

Abstand zu den Ereignissen ist in den letzten Jahren vermehrt eine provokante Linie 

der Aufarbeitung des Nationalsozialismus in der Kunst verfolgt worden. An Hand der 

Ausstellung Mirroring Evil wird die Sprengkraft einer solchen Herangehensweise 

deutlich, da die Verbindung von Sex und Gewalt, Ästhetik und nationalsozialistische 

Herrschaft provoziert hat.1158 In der Ausstellung wird die Geschichte der Täter und 

der Opfer akzentuiert, wobei beide Aspekte miteinander verquickt wurden. Auch 

Mauri ist diesen Weg gegangen; er ordnet die Opfergeschichte in den Täterkontext 

ein. Dies kann in den 1970er Jahren als recht singuläres Vorgehen angesehen 

werden. Trotz des Schocks und der Verbindung von Eros und Thanatos in Mauris 

Aufarbeitung der Shoah überschreitet er gewisse, von ihm selbst gesetzte 

moralische Grenzen nicht. So wäre eine provokative Zurschaustellung von Gewalt 

und Sex im Zusammenhang mit dem Nationalsozialismus, wie sie in der Kunst der 

1990 Jahre öfter praktiziert wurde,1159 nicht in seinem Sinne. Seine kühle Kalkulation 

des Terrors offenbart auf subtile Art und Weise die Gewalt, ohne sie als solche 

vorzuführen. 

 

Um die Auferstehung zu ermöglichen, benutzt Mauri viele Objekte aus der Zeit, 

Medien wie Fotografie und Film. Er schafft eine Objektkunst, die nicht nur aus 

vorgefundenen Objekten als Zeugen der Zeit, sondern auch aus vom Künstler selbst 

angefertigten Materialien bestehen. Sein Medieneinsatz zeigt keine Bevorzugung 

eines bestimmten Mediums. Er kennt keine Hierarchie zwischen den 

Kommunikationsmitteln, sondern seine Arbeiten basieren auf einem erweiterten 

Sprachbegriff, nachdem er jede Form der Vermittlung durch Zeichen oder Elemente 

als Sprache begreift. Diese Sprache wird als Mittel zur Vermittlung von Inhalten 

eingesetzt, obwohl Mauri jedes Zeichen als kontaminiert entlarvt. Keine Form der 

Kommunikation kann nach seinen Vorstellungen auf eine einzig mögliche Botschaft 

festgelegt werden; Doppeldeutigkeiten und Mehrfachinterpretation sind bewusst 
                                                 
1158 Nochlin. 2002, S. 167-168 
1159 Pollock. 2002, S. 1-4 



 296 

intendiert. Das zeigt den dialektalen Umgang Mauris mit der Sprache und der 

Geschichte, da er auch seine eigenen Aussagen immer wieder selbst in Frage stellt 

und auch seinen poetischen Willen zur Vermittlung als unmöglich herausstellt. Das 

kann auf die Darstellungsproblematik der Shoah verweisen, da es für das 

menschliche Gehirn unmöglich scheint, das Grauen in seiner unvorstellbaren 

Dimension zu erfassen. Mauris offene Kunstwerk wird dieser Problematik gerecht 

und fordert die Betrachtenden zu einem differenzierten Blick auf Vergangenheit, 

Gegenwart und Zukunft auf. 

 

Das Bewusstmachen der Manipulation des Zeichensystems führt aber auch auf die 

Frage der Ideologie zurück, die laut Mauri alles überlagert. Seine Kunst hat von 

Anfang an sozialkritische Züge, wobei er nicht als politischer, sondern als 

ideologischer Künstler verstanden werden will. Ideologie ist dabei als ein 

übergeordnetes System zu begreifen, dass sich wie ein Netz über die Dingwelt, die 

Gedanken, die Philosophie und nicht zuletzt über die Kunst zieht. Das Leben des 

Menschen wird als kontaminierte Einheit in all ihren Facetten präsentiert. Diesen 

Effekt erzielt er, indem er Dinge aus der Alltagswelt direkt in seine Kunst integriert. 

Künstlerisch findet sich dies vor allem in seinem Prinzip Collage wieder. Die 

Materialisierung der Erinnerung erinnert auch an Proust, dem zu Folge nur über 

konkrete Materialien die Rückbesinnung funktionieren kann. Der menschliche Körper 

wird in diesem System zu einem Objekt unter anderen, das aber als Zeichen auf die 

menschliche Existenz in toto verweist. Auch die Kunst selbst wird zu einem Objekt 

seiner Objektkunst, in der er sein Trauma zu verarbeiten hofft. Hier zeigt sich erneut 

die Dialektik in Mauris Lebens- und Kunstwelt. Er stilisiert die Kunst zu einer 

Parallelwelt, in der sich das Leben spiegeln kann; gleichzeitig hofft er über die Kunst 

die Niederungen der falschen Ideologien überwinden zu können, um in dem 

übergeordneten System der Kunst die Rettung für die konkrete Lebenswelt zu finden. 

Obwohl er die Kunst als solche dekonstruiert, nutzt er sie als einzig konstruktives 

Element seiner Erinnerungsarbeit. 

 



 297 

Literaturverzeichnis: 

 
Abate. 1979 
Abate, Alberto: Anche l’arte. In: AutTrib. 1979, o. S. 
Adorno. 1964 
Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. 
Frankfurt/Main 1964 
Adorno. 1975 
Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Ders.: Gesellschaftstheorie 
und Kulturkritik. Frankfurt/Main 1975, S. 46-65 
Adriani. 1990 
Adriani, Götz: Jede Gegenwart hat ihre Geschichte. In: Ausst. Kat. Tübingen 
München Zürich 1990/1991, S. 8-19 
Adriani/Konnertz/Thomas. 1973 
Adriani, Götz/Konnertz, Winfried/Thomas, Karin: Joseph Beuys. Köln 1973 
Adriani/Konnertz/Thomas. 1986 
Adriani, Götz/Konnertz, Winfried/Thomas, Karin: Joseph Beuys. Erw. und gestr. 
Neuaufl. Köln 1981. 3. Ausg. Köln 1986 
Adriani/Konnertz/Thomas. 1994 
Adriani, Götz/Konnertz, Winfried/Thomas, Karin: Joseph Beuys. Neuaufl. Köln 1994 
Agamben. 1982 
Agamben, Giorgio: Il linguaggio e la morte. Turin 1982 
Agamben. 1998 
Agamben, Giorgio: Quel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimone. Turin 1998 
(Homo sacer, Bd. 3) 
Arendt. 2001 
Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen.  
1. Dt. Ausg. München 1964. 11. erw. Ausg. München 2001 (Eichmann in Jerusalem: 
a report on the banality of evil. London 1963) 
Alberro/Stimson (Hg.). 1999 
Alberro, Alexander/Stimson, Black (Hg.): Conceptual art: critical anthology. 
Cambridge (Massachusetts) London 1999 
Alberro. 1999 
Alberro, Alexander: Reconsidering conceptual art, 1966-1977. In: Alberro/Stimson 
(Hg.). 1999, S. XVI – XXVII 
Alfano Miglietti. 1988 
Alfano Miglietti, Francesca: Arte in Italia 1960-1985. Mailand 1988 
Alfano Miglietti. 1991 
Alfano Miglietti, Francesca: Arte Pericolosa. Mailand 1991 
Alfano Miglietti. 1992 
Alfano Miglietti, Francesca: Fabio Mauri: La memoria come guerriglia. In: D’ars 
(Italien). Bd. 34. Nr. 138. Winter 1992, S. 32-35  
Almanacco. 1959 
Almanacco Letterario Bompiani 1960. Morando, Sergio (Hg.). Mailand 1959 
Althusser. 1973 
Althusser, Louis: Marxismus und Ideologie. Probleme der Marx-Interpretation. Frz. 
Ausg. Paris 1969. Berlin/West 1973 
Amishai-Maisels. 1993 
Amishai-Maisels, Ziva: Depiction and interpretation. The influence of the Holocaust 
on the visual arts. Oxford New York Seoul 1993 



 298 

Andreotti. 1998 
Andreotti, Libero: “Stadtluft macht frei” (Max Weber). Die urbane Politik der 
Situationistischen Internationale. In: Ausst. Kat. Wien. 1998, S. 11-12 
Antliff. 2001 
Antliff, Allan: Anarchist modernism. Art, politics and the first american avant-garde. 
Chicago 2001 
Arasse. 2001 
Arasse, Daniel: Anselm Kiefer. Die große Monographie. München 2001 
Argan. 1970 
Argan, Giulio Carlo: Aut aut. In: Ausst. Kat. Rom 1970/1971, o. S. 
Arnheim. 1966 
Arnheim, Rudolf: Towards a psychology of art. University of California 1966 
Arnheim. 1974 
Arnheim, Rudolf: Film als Kunst. München 1974 (Film as art. London 1969) 
Arnold. 1995 
Arnold, Matthias: Vincent van Gogh. Werk und Wirkung. München 1995 
Art – Language. 1969 
Art – Language. The Jounal of conceptual art. Atkinson, Terry/Bainbridge, 
David/Baldwin, Michael u.a. (Hg.). Bd. 1. Nr. 1. Mai 1969 
Artaud. 1980 
Artaud, Antonin: Schluss mit dem Gottesgericht. Das Theater der Grausamkeit. 
Letzte Schriften zum Theater. München 1980 (La théâtre de la cruauté. Paris. 1974) 
Artists’. 1976/77 
Artist’s books. Art Rite. Nr. 15. Winter 1976/77 
Assmann, A. 1996 
Assmann, Aleida: Zur Metaphorik der Erinnerung. In: Hemken (Hg.). 1996, S. 16-46 
Assmann, A. 1999 
Assmann, Aleida: Zeit und Tradition: kulturelle Strategien der Dauer. Köln Weimar 
Wien 1999 
Assmann, J. 2000 
Assmann, Jan: Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Frankfurt/Main 2000 
Atkins. 2002 
Atkins, Robert: Bringing Nazi-symbols to the Jewish Museum. In: Art News. Bd. 101, 
Nr. 3. März 2002, S. 46-48 
Augustinus. 1989 
Augustinus, Aurelius: Bekenntnisse. Confessiones. Flach, Kurt/Mojsisch, Burkhard 
(Hg.). Stuttgart 1989 
Auschwitz. 1996 
Auschwitz. Geschichte, Rezeption und Wirkung. Fritz-Bauer-Institut (Hg.). 
Frankfurt/Main 1996 
Ausst. Kat. Aachen Wuppertal. 1997/98 
Melancholie und Eros in der Kunst der Gegenwart. Sammlung Murken. Murken, Alex 
und Christa (Hg.). Ludwig Forum Internationaler Kunst, Aachen. 1997 -1998. Von der 
Heydt-Museum Kunsthalle Barmen, Wuppertal. 1998 u.a. Köln 1997 
Ausst. Kat. Amalfi. 1968 
Arte Povera più azioni povere. Anselmo Boetti Camoni u.a. o. A. Salerno 1969 
Ausst. Kat. Baden-Baden. 1988 
Michelangelo Pistoletto. Poetter, Jochen (Hg.). Staatliche Kunsthalle Baden-Baden. 
Baden-Baden o. J. 



 299 

Ausst. Kat. Barcelona. 1997 
Marcel Broodthaers: Cinéma. Borja-Villel, Manuel J./Compton, Michael (Hg.). 
Fundació Antoni Tàpies, Barcelona. Barcelona 1997 
Ausst. Kat. Barcelona. 1999 
Fabio Mauri. A distància. La meva cosina Marcella i la guerra civil. Sala Montcada de 
la Fundació la Caixa. Barcelona 1999 
Ausst. Kat. Barcelona Köln. 2003 
Richard Hamilton. Retrospective/introspective. Paintings and drawings 1937-2002. 
MACBA, Barcelona. Museum Ludwig, Köln. Köln 2003 
Ausst. Kat. Bari. 1970 
Vettor Pisani. Premio Nazionale Pino Pascali 1970. Castello Svevo di Bari. Rom 
1970 
Ausst. Kat. Basel. 1969/1970 
Joseph Beuys. Werke aus der Sammlung Ströher. Emanuel-Hoffmann-Stiftung, 
Kunstmuseum Basel. Basel o. J. 
Ausst. Kat. Berlin. 1982/83 
Zeitgeist. Joachimides, Christos M./Rosenthal, Norman (Hg.). Martin Gropius Bau, 
Berlin. Berlin 1982 
Ausst. Kat. Berlin 1983/84 
Der Hang zum Gesamtkunstwerk. Europäische Utopien seit 1800. Szeemann, Harald 
(Hg.). Für Berlin: Block, René/Freybourg, Anne Marie. Orangerie des Schlosses 
Charlottenburg, Dadagalerie. Berlin 1983 
Ausst. Kat. Berlin 1990 
Die Endlichkeit der Freiheit: Berlin 1990. Ein Ausstellungsprojekt in Ost und West. 
Giovanni Anselmo, Barbara Bloom, Christian Boltanski u.a. Herzogenrath, 
Wulf/Sartorius, Joachim/Tannert, Christoph (Hg.). Berlin 1990 
Ausst. Kat. Berlin. 1991 
Anselm Kiefer. Nationalgalerie Berlin, Staatliche Museen Preußischer Kulturbesitz. 
Berlin 1991 
Ausst. Kat. Berlin. 1994 
Pier Paolo Pasolini ‚…mit den Waffen der Poesie…’ Akademie der Künste, Berlin. 
Berlin 1994 
Ausst. Kat. Berlin. 1997/1998 
Deutschlandbilder. Kunst aus einem geteilten Land. Gillen. Eckhart (Hg.). Martin 
Gropius Bau, Berlin. Köln 1997 
Ausst. Kat. Berlin. 2001 
L’avventura della materia. Der italienische Weg vom Futurismus zum Laser. Calvesi, 
Maurizio/Siligato, Rosella (Hg.). Kunstforum in der GrundkreditBank, Berlin. Mailand 
2001 
Ausst. Kat. Berlin. 2002 
Der Schock des 11. September und das Geheimnis des Anderen. Dokumentation 
Kunst und Schock. Haus am Lützowplatz, Berlin. Berlin 2002 
Ausst. Kat. Berlin. 2003 
Rituale in der zeitgenössischen Kunst. Akademie der Künste, Berlin. Berlin 2003 
Ausst. Kat. Bern 1998 
Marina Abramovic: Artist Body. Performance 1969-1998. Stoos, Toni (Hg.). 
Kunstmuseum Bern. Mailand 1998 
Ausst. Kat. Bologna. 1972/1973 
Tra rivolta e rivoluzione. Immagine e progetto. Solmi, Franco (Hg.). Museo Civico 
Palazzo d’Accursio, Palazzo dei Notai, Galleria Galvano Quartiere del Comune di 
Bologna. Bologna 1972 



 300 

Ausst. Kat. Bologna 1974 
Ghenos Eros Thanatos. Boatto, Alberto (Hg.). Galleria de’ Foscherari, Bologna. 
Bologna 1974  
Ausst. Kat. Bologna 1978 
Metafisica del Quotidiano. Solmi, Franco (Hg.). Galleria Comunale d’Arte Moderna, 
Bologna. Bologna 1978 
Ausst. Kat. Bologna 1997 
Arte Italiana Ultimi Quarant’anni. Materiali Anomali. Eccher, Danilo/Auregli, Dede 
(Hg.). Galleria Comunale d’Arte Moderna, Bologna. Turin Bologna 1997 
Ausst. Kat. Bologna 1999 
Anselm Kiefer. Stelle cadenti. Eccher, Danilo (Hg.). Galleria Comunale d’Arte 
Moderna, Bologna. Turin London 1999 
Ausst. Kat. Bonn. 1973 
Fortunato Depero. Ein Künstler des Futurismus. Passamani, Bruno (Hg.). 
Rheinisches Landesmuseum, Bonn. Hannover Saarbrücken 1973 
Ausst. Kat. Bonn. 1977 
Anselm Kiefer. Bonner Kunstverein. Bonn 1977 
Ausst. Kat. Bonn. 1995/1996 
Sarkis 26.09.19380. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, 
Bonn. Ostfildern-Ruit 1995 
Ausst. Kat. Bonn Wien 1999/2000 
Zeitwenden Ausblick. Ronte, Dieter/Schmerling, Walter (Hg.). Kunstmuseum Bonn. 
1999-2000. Museum Moderner Kunst Stiftung Wien, 20er Haus, Künstlerhaus Wien. 
2000. Köln 1999 
Ausst. Kat. Bozen Innsbruck. 1997/1998 
Abstratta. Austria Germania Italia. L’altra arte degenerata. Die andere Entartete 
Kunst. Museion–Museum für Moderne Kunst, Bozen. 1997. Tiroler Landesmuseum 
Ferdinandeum, Innsbruck. 1997-1998. Mailand 1997 
Ausst. Kat. Brüssel. 1998 
René Magritte 1898–1998. Ollinger-Zinque, Gisèle/Leen, Federik (Hg.). Musée 
Royaux des Beaux-Arts de Belgique, Brüssel. Stuttgart Zürich 1998 
Ausst. Kat. Chicago Philadelphia Los Angeles u.a. 1987 – 1989 
Anselm Kiefer. Rosenthal, Mark (Hg.). The Art Institute Chicago. 1987-1988. 
Philadelphia Museum of Art. 1988. The Museum of Contemporary Art, Los Angeles. 
1988 u.a. Philadelphia 1987 
Ausst. Kat. Città di Andria. 1998 
Il popolo di Mosè. Mostra su cultura e civiltà ebraica, origine e significato delle feste 
religiose ebraiche, oggetti d’arte e di culto di XV – XIX. Berti, Giordano (Hg.). o. A. 
Castel del Monte Città di Andria 1998 
Ausst. Kat. Conegliano. 1998 
Mario Schifano: opere 1957-1997. Golden, Marco/Bonito Oliva, Achille (Hg.). Galleria 
Comunale d’Arte Moderna, Conegliano, Mailand 1998 
Ausst. Kat. Darmstadt. 1987/1988 
Forma 1: 1947-1987. Accardi, Attardi, Consagra u.a. Mathildenhöhe Darmstadt. 
Darmstadt 1987 
Ausst. Kat. Darmstadt. 1995 
Enrico Baj: das Begräbnis des Anarchisten Pinelli und andere Werke aus vier 
Jahrhunderten. Mathildenhöhe Darmstadt. Darmstadt 1995 
Ausst. Kat. Düsseldorf. 1988 
Joseph Beuys. Zeichnungen Skulpturen Objekte. Dickhoff, Wilfried/Werhahn, 
Charlotte (Hg.). Düsseldorf – Hafen. Düsseldorf 1988 



 301 

Ausst. Kat. Düsseldorf. 1990 
um 1968. konrete utopien in kunst und gesellschaft. Syring, Marie Luise (Hg.). 
Städtische Kunsthalle Düsseldorf. Köln 1990 
Ausst. Kat. Düsseldorf. 2000 
Ich ist etwas anderes. Kunst am Ende des 20. Jahrhunderts. Kunstsammlung 
Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf. Düsseldorf Köln 2000 
Ausst. Kat. Düsseldorf Paris Jerusalem. 1984 
Anselm Kiefer. Städtisches Museum Düsseldorf. ARC Musée d’Art Moderne de la 
Ville de Paris. The Israel Museum, Jerusalem. Düsseldorf Paris 1984 
Ausst. Kat. Erice. 1995 
Nutrimento dell’arte. Bonito Oliva, Achille (Hg.). La Saleriana ex Convento di S. 
Carlo, Erice. Mailand 1995 
Ausst. Kat. Essen. 1982 
Vettor Pisani: R. C. Teatrum. Teatro di artisti e animali. Zdenek, Felix (Hg.). Museum 
Folkwang, Essen. Essen 1982 
Ausst. Kat. Esslingen. 1996/1996 
Zero Italien. Azimuth/Azimuth 1959/1960 in Mailand. Und heute. Damsch-Wiehager, 
Renate (Hg.). Galerie der Stadt Esslingen, Villa Merkel. Ostfildern-Ruit 1996 
Ausst. Kat. Florenz. 1980 
Umanesimo – Disumanesimo nell’arte europea 1890/1980. Dai Simbolisti al Nouveau 
Réalisme. 10 installazioni di artisti europei in un percorso storico di Firenze. Masini, 
Lara-Vinca (Hg.). Palagio di Parte  Guelfa und andere historische Orte der Stadt 
Florenz. Mailand 1980 
Ausst. Kat. Florenz. 1989 
Far libro. Libri e pagine d’artista in Italia. Casermetta del Forte Belvedere, Florenz. 
Florenz 1989 
Ausst. Kat. Frankfurt/Main. 2000/2001 
Das Gedächtnis der Kunst. Geschichte und Erinnerung in der Kunst der Gegenwart. 
Historisches Museum in der Schirn Kunsthalle und Paulskirsche, Frankfurt. 
Ostfildern-Ruit 2000 
Ausst. Kat. Frascati. 2002 
Fabio Mauri - Mario Sasso: La memoria simbolica. Riposati, Massimo (Hg.). Scuderie 
Aldobrandini. Rom 2002 
Ausst. Kat. Gallarate. 1991 
Libri d’artista. Pagine e dintorni. Gini, Gino/Zanella, Silvio (Hg.). Civica Galleria d’Arte 
Moderna, Gallarate. Gallarate 1991 
Ausst. Kat. Gera 1993/1994 
Wolf Vostell. Leben = Kunst = Leben. Kunstgalerie Gera. Leipzig 1993 
Ausst. Kat. Greensboro New York Chicago. 1998/1999 
Artist – Author. Contemporary Artist Books. Lauf, Cornelia/Phillpot, Clive (Hg.). 
Weatherspoon Art Gallery, Greensboro. 1998. Fünf weitere Kunstmuseen. 1998-
1999. New York 1998 
Ausst. Kat. Grenobel Bologna. 1990/1991 
Piero Dorazio. Musée de Grenoble. 1990. Galleria Comunale d’Arte Moderna 
Bologna. 1990-1991. Mailand 1990 
Ausst. Kat. Haltern Lemgo Lüdenscheid u. a. 1988 
Jüdisches Leben – Religion und Alltag. Bd. 2: Aspekte der Vergangenheit. Mindener 
Museum für Geschichte, Landes- und Volkskunde (Hg.). Diverse Orte NRW o. A, 
Gütersloh 1988 



 302 

Ausst. Kat. Hamburg. 1995 
Vincent van Gogh. Die Pariser Selbstbildnisse. Schneede, Uwe (Hg.). Hamburger 
Kunsthalle. Stuttgart 1995 
Ausst. Kat. Hamburg. 1995 II 
Fluxus und Nouveaux Réalistes. Sammlung Cremer für die Hamburger Kunsthalle. 
Lütgens Annelie (Hg.). Hamburger Kunsthalle. Hamburg 1995 
Ausst. Kat. Hannover. 1977 
Wolf Vostell. Kestner Gesellschaft, Hannover. Hannover 1977 
Ausst. Kat. Hannover Düsseldorf München. 2000/2001 
Aller Anfang ist Merz – Von Kurt Schwitters bis heute. Meyer-Büser, 
Susanne/Ochard, Karin (Hg.). Sprengel Museum Hannover. 2000. Kunstsammlung 
NRW, Düsseldorf. 2000-2001. Haus der Kunst, München. 2001. Ostfildern-Ruit 2000 
Ausst. Kat. Kassel. 1972 
documenta 5. Befragung der Realität. Bilderwelten heute. Neue Galerie Schöne 
Aussicht, Museum Fridericianum, Kassel. Kassel 1972 
Ausst. Kat. Kassel. 1977 
documenta 6. Handzeichnungen, utopisches Design, Bücher. Orangerie und Neue 
Galerie Schöne Aussicht, Kassel. Bd. 3. Kassel 1977 
Ausst. Kat. Kassel. 1999 
Chronos & Kairos. Die Zeit in der zeitgenössischen Kunst. Block, René (Hg.). 
Museum Fridericianum, Kassel. Kassel 1999 
Ausst. Kat. Kassel. 2002 
documenta 11. Plattform 5_Ausstellung. Diverse Orte Kassel. Ostfildern-Ruit 2002 
Ausst. Kat. Kiel. 1993 
Raffael Rheinsberg. Koffermauer – Klagemauer. Kulturamt der Landeshauptstadt, 
Kiel (Hg.). Stadtgalerie im Sophienhof, Kiel. Kiel 1993 
Ausst. Kat. Klagenfurt. 1999 
Fabio Mauri: Male e bellezza. Das Schöne und das Böse. Rohmanns, Arnulf (Hg.). 
Kunsthalle Klagenfurt. Klagenfurt 1997 
Ausst. Kat. Klagenfurt. 2001 
Macht der Dinge. Pop-Art, Nouveau Réalisme, Hyperrealismus. Hegyi, Lóránd (Hg.). 
Das Museum Stiftung Ludwig Wien in der Stadtgalerie Klagenfurt. Wien Klagenfurt 
2001 
Ausst. Kat. Köln. 1981a 
Westkunst. Zeitgenössische Kunst seit 1939. Glozer, Laszlo (Hg.). Messehallen 
Köln. Köln 1981 
Ausst. Kat. Köln. 1981b 
Hans Haacke. Der Pralinenmeister. Galerie Paul Maenz, Köln. Köln 1981 
Ausst. Kat. Köln. 1985 
Mario Schifano. Galerie Reckermann, Köln. Italienisches Kulturinstitut, Köln. Köln 
1985 
Ausst. Kat. Köln 1991 
Beuys Manresa. Zeichnungen, Fotos, Materialien zu einer Fluxus-Demonstration. 25 
Jahre MANRESA – 500 Jahre Ignatius. Kunst-Station Sankt Peter, Köln. Bonn 1991 
Ausst. Kat. Köln. 1999/2000 
Kunstwelten im Dialog. Von Gauguin zur globalen Welt. Scheps, Marc/Dziewior, 
Yilmaz/Thiemann, Barbara M. (Hg.). Museum Ludwig, Köln. Köln 1999 
Ausst. Kat. Köln München Antwerpen. 2000/2001 
Faszination Venus. Bilder einer Göttin von Cranach bis Cabanel. Mai, Ekkehard 
(Hg.). Wallraf-Richartz-Museum, Köln. 2000-2001. München, Alte Pinakothek. 2001. 
Antwerpen, Koninglijk Museum voor Schone Kunsten. 2001. Köln 2000 



 303 

Ausst. Kat. Köln. 1993 
Fotografie in der deutschen Gegenwartskunst. Misselbeck, Reinhold (Hg.). Museum 
Ludwig, Köln. Stuttgart 1993 
Ausst. Kat. Kopenhagen Umeå Helsinki. 1998/1999 
Hannah Wilke. A Retrospective. Nikolaj Copenhagen Contemporary Art Center. 
1998. Umeå Konstmuseum. 1999. Helsinki City Art Museum. Lichtensteinische 
Staatliche Kunstsammlung u. a. Kopenhagen 1998 
Ausst. Kat. Krems Dürnstadt. 1997 
Arnulf Rainer: abgrundtiefe perspektive. Retrospektive 1947-1997. Aigner, 
Carl/Gachnang, Johannes/Zambo, Helmut (Hg.). Kunsthalle Krems und Stift 
Dürnstadt. Wien München 1997 
Ausst. Kat. La Foce (Siena). 1998 
Fabio Mauri, Picnic o Il buon soldato. De Martiis, Plinio (Hg.). Castellucio di Pienza – 
La Foce (Siena). San Quirico d’Orca 1998 
Ausst. Kat. Le Fresnoy. 2003 
Fabio Mauri. L’ecran mental. Studio national des arts contemporains, Le Fresnoy. Le 
Fresnoy 2003 
Ausst. Kat. Liverpool. 2000/2001 
Peter Blake. About Collage. Tate Gallery, Liverpool. London 2000 
Ausst. Kat. London. 1996 
Spellbound. Art and Film. Dodd, Philip/Christie, Ian (Hg.). Hayward Gallery, London. 
London 1996 
Ausst. Kat. London Köln. 1991/1992 
Pop-Art. Livingstone, Marco (Hg.). Royal Academy of Arts, London. 1991. Museum 
Ludwig, Köln. 1992. 1. Aufl. München 1992. 3. Aufl. München 1994 
Ausst. Kat. London Manchester Nottingham u. a. 1995/1996 
After Auschwitz. Responses to the Holocaust in Contemporary Art. Bohm-Duchen, 
Monica (Hg.). Royal Festival Hall, London. 1995. Manchster City Art Gallery. 1995. 
Angel Row Gallery, Nottingham u. a. London Sunderland 1995 
Ausst. Kat. Los Angeles Chicago. 1991 
„Degenerate Art“. The Fate of the Avant-Garde in Nazi Germany. Barron, Stephanie 
(Hg.). Los Angeles County Museum of Art. Art Institute, Chicago. Los Angeles 1991 
Ausst. Kat. Los Angeles Columbus (Ohio) Rom u. a. 1996/1997 
Art and Film since 1945: Hall of Mirrors. Brougher, Kerry (Hg.). The Museum of Art, 
Los Angeles. 1996. The Wexner Center for the Arts, Columbus (Ohio). 1996/1997. 
Palazzo delle Esposiziono, Rom 1997. u. a. Los Angeles 1996 
Ausst. Kat. Los Angeles Wien Barcelona u. a. 1998/1999 
Out of actions: between performance and the object 1949-1979. Schimmel, Paul 
(Hg.). The Geffen Contemporary at the Museum of Contemporary Art, Los Angeles. 
1998. MAK, Wien. 1998. Museu d’Art Contemporaneo, Barcelona. 1998 – 1999. 
London 1998 
Ausst. Kat. Lyon. 1985 
Mario Schifano. Musée Saint Pierre Art Contemporaine, Musée des Beux Arts, Lyon 
1985 
Ausst. Kat. Mailand. 1966 
Cinquant’anni a Dada. Dada in Italia 1916-1966. Museo Padiglione d’Arte, Galerie 
Schwarz, Mailand. Mailand 1966 
Ausst. Kat. Mailand. 1967 
Piero Manzoni. Galerie Scheinwiller. Mailand 1967 



 304 

Ausst. Kat. Mailand. 1970/1971 
Emilio Isgrò. Enciclopedia Italiana fondata da Giovanni Treccani cancellato da Isgrò. 
Regalatevi questa Treccani per natale. Galerie Schwarz, Mailand. Mailand 1970 
Ausst. Kat. Mailand. 1983 
Gastone Novelli. Le tue parole inciampano nelle mie estasi. Padiglione d’Arte 
Contemporanea, Mailand. Mailand 1983 
Ausst. Kat. Mailand. 1988 
Nudo di donna. Gian Ferrari, Claudia (Hg.). Galleria Gian Ferrari, Mailand. Mailand 
1988 
Ausst. Kat. Mailand. 1997 
Nouveaux Réalistes anni’60. La memoria viva di Milano. Restany, Pierre (Hg.). Fonte 
d’Abisso Arte, Mailand. Mailand 1997 
Ausst. Kat. Mannheim. 1977 
Salvo. Zdenek, Felix (Hg.). Mannheimer Kunstverein e. V. Mannheim 1977 
Ausst. Kat. Mannheim Wien. 1985 
Zeit. Die vierte Dimension in der Kunst. Baudson, Michel (Hg.). Kunsthalle 
Mannheim. 1985. Museum moderner Kunst Wien – Museum des 20. Jahrhunderts. 
1985. Weinheim 1985 
Ausst. Kat. Manresa Barcelona. 1994/1995 
Joseph Beuys. Manresa Hauptbahnhof. Una esperiència de Joseph Beuys a 
Catalunya inspirada en Ignasi de Loiola i Manresa. Sala “Plana de l’Om”, Manresa. 
1994. Centre d’Art Santa Monica, Barcelona. 1995. Manresa o. J. 
Ausst. Kat. Modena. 1982 
Transavanguardia: Italia/America. Bonito Oliva, Achille (Hg.). Galleria Civica del 
Comune di Modena. Modena [1982] 
Ausst. Kat. Montepulciano. 1970 
Amore mio. Bonito Oliva, Achille (Hg.). Palazzo Ricci, Montepulciano. Florenz 1980 
Ausst. Kat. Montreal Forth Worth (Texas). 1994 
Duane Hanson. Livingstone, Marco (Hg.). The Montreal Museum of Fine Arts. 1994. 
The Modern Art Museum of Forth Worth. 1994. Forth Worth 1994 
Ausst. Kat. München. 1937 
Entartete Kunst. Verant.: Fritz Kaiser. München 1937. Nachdruck 1970 
Ausst. Kat. München. 1988 
Mythos Italien – Wintermärchen Deutschland. Italienische Moderne und ihr Dialog mit 
Deutschland. Schulz-Hoffmann, Carla (Hg.). Haus der Kunst, München. München 
1988 
Ausst. Kat. München. 1991 
Argusauge. Dennis Adams, Silvie & Cherif Defraoui, Hans Haacke u. a. Fenz, 
Werner (Hg.). Königsplatz München. München 1991 
Ausst. Kat. München 1993/1994 
Bauen im Nationalsozialismus. Bayern 1933-1945. Nerdinger, Winfried (Hg.). 
Münchner Stadtmuseum. München 1993 
Ausst. Kat. München. 1994 
Aby Warburg: Mnemosyne. Koos, Marianne/Pichler, Wolfram (Hg.). Kunsthaus 
München. Hamburg 1994 
Ausst. Kat. München 1997 
Rom in Bayern. Kunst und Spiritualität der ersten Jesuiten. Baumstark, Reinhold 
(Hg.). Bayerisches National Museum, München. München 1997 



 305 

Ausst. Kat. München Berlin Dresden u. a. 1997/1998 
Deep Storage. Arsenal der Erinnerung. Sammeln, Speichern, Archivieren in der 
Kunst. Haus der Kunst, München. 1997. Nationalgalerie SMPK, Berlin. 1997-1998. 
Kunstmuseum Düsseldorf im Ehrenhof. 1998. München New York 1997 
Ausst. Kat. München Berlin Saarbrücken u. a. 1994 
Hoffmann & Hitler: Fotografie als Medium des Führer-Mythos. Herz, Rudolf (Hg.). 
Münchner Stadtmuseum. Deutsches Historisches Museum, Berlin. Historisches 
Museum Saar in Saarbrücken u. a. München 1994 
Ausst. Kat. München Frankfurt. 1996 
Luigi Ontani. Weiermair, Peter (Hg.). Museum Villa Stuck, München. 1996. 
Frankfurter Kunstverein. 1996. Kilchberg Zürich 1996 
Ausst. Kat München Köln. 2002 
Wettstreit der Künste. Malerei und Skulptur von Dürer bis Daumier. Mai, 
Ekkehard/Wettengl, Kurt (Hg.). Haus der Kunst, München. Wallraf-Richartz-
Museum/Fondation Corboud, Köln. München 2002 
Ausst. Kat. Neapel. 1973 
La delicata scacchiera. Marcel Duchamp: 1902-1968. Bonito Oliva, Achille (Hg.). 
Palazzo Reale, Neapel. Florenz 1973 
Ausst. Kat. New York. 1979/1980 
Joseph Beuys. Tisdall, Caroline (Hg.). The Salomon R. Guggenheim Museum, New 
York. London 1979 
Ausst. Kat. New York. 1980/1981 
Joseph Cornell. Museum of Modern Art, New York. New York 1980 
Ausst. Kat. New York. 1988/1989 
Umberto Boccioni. Coen, Ester (Hg.). Metropolitan Museum of Art, New York. New 
York 1988 
Ausst. Kat. New York. 1998/1999 
Anselm Kiefer. Works on paper in the Metropolitan Museum of Art. Rosenthal, Nan 
(Hg.). The Metropolitan Museum of Art, New York. New York 1998 
Ausst. Kat. New York. 2002 
Mirroring Evil. Nazi imagery/recent art. Kleeblatt, Norman L. (Hg.). The Jewish 
Museum, New York. New Brunswick London 2001 
Ausst. Kat. New York Houston Köln. 1997/1998 
Robert Rauschenberg. Retrospektive. Hopps, Walter/Davidson, Susan (Hg.). 
Guggenheim Museum SoHo und Guggenheim Museum in der Ace Gallery, New 
York. 1997-1998. The Menil Collection, Contemporary Arts Museum und The 
Museum of Fine Arts, Houston. 1998. Museum Ludwig, Köln. 1998. u.a. Ostfildern-
Ruit 1998 
Ausst. Kat. Nizza Prato. 2000/2001 
Yves Klein. Long live the immaterial. Perlein, Gilbert/Corà, Bruno (Hg.). Musée d’Art 
Moderne et d’Art Contemporain, Nizza. 2000. Museo Pecci, Prato. 2000-2001. New 
York 2000 
Ausst. Kat. Oxford Edingburg Dublin u.a. 1995-1997 
Marina Abramovic. Objects performance video sound. Iles, Chrissie (Hg.). Museum 
of Modern Art, Oxford. 1995. Fruitmarket Gallery, Edingburgh. 1995. Irish Museum of 
Modern Art, Dublin. 1995. u. a. Oxford Stuttgart 1995 
Ausst. Kat. Paris. 1956 
Pascal et Les Provinciales. Musée National des Granges de Port-Royal. Paris 1956 
Ausst. Kat. Paris. 1981 
Identité italienne. L’art en Italie depuis 1959. Celant, Germano (Hg.). Musée National 
d’Art Moderne Centre Geroges Pompidou, Paris. Rom Paris 1981 



 306 

Aust. Kat. Paris. 1986 
Hans Haacke: Artfairismes. Musée National d’Art Moderne Centre Georges 
Pompidou, Paris. Paris 1986 
Ausst. Kat. Paris. 1996 
Fortunato Depero Futuriste. De Rome à Paris 1915-1925. Les Musées de la Ville de 
Paris, Pavillon des Arts. Paris Mailand 1996 
Ausst. Kat. Paris Amsterdam. 2004/2005  
Rineke Dijkstra: Portraits. Visser, Hripsimé (Hg.). Jeu de Paume, Paris. 2004/2005. 
Stedelijk Museum CS, Amsterdam. 2005/2006. München 2004 
Ausst. Kat. Parma. 1974a 
Mario Schifano. Istituto di Storia dell’Arte Università di Parma/Quintavalle, Arturo 
Carlo (Hg.). Salone delle Scuderie in Pillotta, Parma. Parma 1974 
Ausst. Kat. Parma. 1974b 
Della falsità. Istituto di Storia dell’Arte Università di Parma/Quintavalle, Arturo Carlo 
(Hg.). Salone delle Scuderie in Pillotta, Parma. Parma 1974 
Ausst. Kat. Parma. 1990 
I Rossori dell’Arte: Accardi, Albers, Alviani u.a. Di Genova, Giorgio (Hg.). Galleria 
d’Arte Niccoli, Parma. Parma 1990 
Ausst. Kat. Pisa. 2001 
Mimmo Rotella: antologia. Palazzo Lanfranchi, Pisa. Siena 2001 
Ausst. Kat. Pistoia. 1993/1994 
Jannis Kounellis. Esposizione di paesaggi invernali. Corà, Bruno (Hg.). Palazzo 
Fabroni, Pistoia. Mailand 1993 
Ausst. Kat. Potsdam. 1998/1999 
Leni Riefenstahl. Filmmuseum Potsdam. Berlin 1999 
Ausst. Kat. Prato. 1993 
Inside–out. Museo città eventi. Panicelli, Ida (Hg.). Centro per l’Arte Contemporanea 
Luigi Pecci, Prato. Mailand Florenz 1993 
Ausst. Kat. Prato 1994 
Di carta e d’altro. Libri d’artista. Barni, Silvana/Soldaini, Antonella (Hg.). Centro per 
l’Arte Contemporanea Luigi Pecci, Prato. Prato 1994 
Ausst. Kat. Prato 2001 
Jannis Kounellis. Corà, Bruno (Hg.). Centro per l’Arte Contemporanea Luigi Pecci, 
Prato. Prato 2001 
Ausst. Kat. Reggio Emilia. 1990 
I libri di Baj. Mussini, Massimo (Hg.). Teatro Municipale Romolo Valli, Reggio Emilia. 
Mailand 1990 
Ausst. Kat. Rom. 1955 
Fabio Mauri. Galleria L’Aureliana, Rom. Rom 1955 
Ausst. Kat. Rom. 1959 
Mimmo Rotella. Galleria La Salita, Rom. Rom 1959 
Ausst. Kat. Rom. 1968a 
Teatro delle mostre. Galleria la Tartaruga, Rom. Rom 1968 
Ausst. Kat. Rom. 1968b 
Bachi di setola ed altri lavori in corsi di Pino Pascali. Galleria L’Attico, Rom. Rom 
1968 
Ausst. Kat. Rom. 1969a 
Fabio Mauri 1959-1969. Vivaldi, Cesare (Hg.). Studio d’Arte Toninelli, Rom. Mailand 
Rom 1969 



 307 

Ausst. Kat. Rom. 1969b 
Arman, Baruchella, Colla, Duchamps, Niki de Saint Phalle, Mauri, Rotella, Spoerri, 
Tinguely. Vivaldi, Cesare (Hg.). Galleria La Salita, Rom. Rom 1969 
Ausst. Kat. Rom. 1970/1971 
Vitalità del negativo nell’arte italiana 1960/70. Bonito Oliva, Achille (Hg.). Palazzo 
delle Esposizioni, Rom. Florenz 1970 
Ausst. Kat. Rom. 1971 
Tullio Catalano. 20 – 12 - ’71. Appunti per una tesi sul concetto di attenzione e di 
sovrapposizione. Gap – Studio d’Arte Contemporanea. Rom 1971  
Ausst. Kat. Rom. 1973/1974 
Contemporanea. Incontri Internazionali d’Arte (Hg.). Parcheggio di Villa Borghese, 
Rom. Florenz 1973 
Ausst. Kat. Rom. 1974 
X Quadriennale. La ricerca estetica dal 1960 al 1970. Palazzo delle Esposizioni, 
Rom. Rom 1974 
Ausst. Kat. Rom. 1975 
Fabio Mauri: Oscuramento. Cannaviello Studio d’Arte, o. A. Rom [1975] 
Ausst. Kat. Rom. 1980a 
Imago mortis. Simboli e rituali della morte nella cultura popolare dell’Italia 
meridionale. Galleria Nazionale d’Art Moderna, Rom. Rom 1980 
Ausst. Kat. Rom. 1980b 
Arte e critica 1980. Panicelli, Ida (Hg.). Galleria Nazionale d’Arte Moderna, Rom. 
Rom 1980 
Ausst. Kat. Rom. 1988 
Achille Perilli opere dal 1947 ad oggi. Vivarelli, Pia (Hg.). Galleria Nazionale d’Arte 
Moderna, Rom. Rom Mailand 1988 
Ausst. Kat. Rom. 1990 
Joseph Beuys: Verba. Bonito Oliva, Achille (Hg.). Cleto Polcina Arte Moderna. Rom 
1990 
Ausst. Kat. Rom. 1990/1991a 
Giappone all’avanguardia. Il gruppo Gutai negli anni cinquanta. Osaki, 
Shinichiro/Monferini, Augusta/Cossu, Marcella (Hg.). Galleria Nazionale d’Arte 
Moderna e Contemporanea, Rom. Mailand 1990 
Ausst. Kat. Rom. 1990/1991b 
Roma anni ’60. Al di là della pittura. Siligato, Rosella (Hg.). Palazzo delle 
Esposizioni, Rom. Rom 1990 
Ausst. Kat. Rom. 1991 
Fabio Mauri: Due acquarelli. Texte: Laura Cherubini und Barbara Tosi. Studio 
Bocchi, Rom. Rom 1991 
Ausst. Kat. Rom. 1993a 
Via Tasso. Fabio Mauri un appartamento. Christov-Barkagiev, Carolyn/Pratesi, 
Ludovico (Hg.). Museo Storico della Liberazione, Rom. Rom 1993 
Ausst. Kat. Rom. 1993b 
Tutte le strade portano a Roma. Siligato, Rosella (Hg.). Palazzo delle Esposizioni, 
Rom. Rom 1993 
Ausst. Kat. Rom. 1994 
Fabio Mauri: Opere e azioni 1954-1994. Christov-Barkagiev, Carolyn/Cossu, 
Marcella (Hg.). Galleria Nazionale d’Arte Moderna e Contemporanea, Rom. Mailand 
1994  



 308 

Ausst. Kat. Rom. 1994/1995 
Carlo Carrà 1881 – 1966. Monferini, Augusta (Hg.). Galleria Nazionale d’Arte 
Moderna e Contemporanea, Rom. Mailand 1994 
Ausst. Kat. Rom. 1997a 
Città Natura. Mostra internazionale di arte contemporanea. Christov-Barkagiev, 
Carolyn/Pratesi, Ludovico/Tolomeo, Maria Grazia (Hg.). Palazzo delle Esposizioni, 
Rom. Rom 1997 
Ausst. Kat. Rom. 1997b 
Vacare la soglia. Dieci artisti contemporanei a Villa Glori. Fonti, Daniela (Hg.). Villa 
Glori, Rom. Rom 1997 
Ausst. Kat. Rom. 1997/1998 
Arte Contemporanea. Lavori in corso. Dieci mostre collettive di artisti contemporanei. 
Nr. 2. Bonasegale, Giovanna (Hg.). Galleria Comunale d’Arte Moderna e 
Contemporanea, Rom. Rom 1997 
Ausst. Kat. Rom. 1998/1999 
Gian Tomaso Liverani. Un disegno dell’arte - la Galleria La Salita dal 1957 al 1998. 
Lancioni, Daniela (Hg.). Spazio per l’Arte Bella Monaca, Rom. Rom 1998 
Ausst. Kat. Rom. 1999a 
La ville – 98. Le Jardin – 00. La Mémoire – 99. Bossé, Laurence/Christov-Barkagiev, 
Carolyn/Obrist, Hans Ulrich (Hg.). Académie de France, Villa Medici, Rom. Bd. 3: La 
Mémoire. Mailand Rom 1999 
Ausst. Kat. Rom. 1999b 
I ♥ Pop. Europa – USA anni’60. Mitologia del quotidiano. Becker, Wolfgang/Boyden, 
Martha/Hegyi, Lóránd u.a. (Hg.). Chiostro di Bramante, Rom. Mailand 1999 
Ausst. Kat. Rom. 2002a 
Arteinmemoria. Sinagoga di Stommeln e Scavi di Ostia Antica. Zevi, Adachiara (Hg.). 
Centrale Montemartino, Rom. Rom 2002 
Ausst. Kat. Rom. 2002b 
Ritratto di un idea. Arte e architettura nel fascismo. Boscaglia, Rossana (Hg.). 
Palazzo Ventini, Piccole Terme Traianee, Rom. Mailand 2002 
Ausst. Kat. Rom Dresden Ludwigshafen u.a. 1992 – 1994 
Achille Perilli. Die Arbeiten auf Papier und die Bücher 1946-1992. Di Castro, 
Federica (Hg.). Calcografia – Accademia Nazionale San Luca, Rom. 1992. 
Leonhardi-Museum, Dresden. 1993. Kunstverein Ludwigshafen. 1993. u.a.  
Rom 1993 
Ausst. Kat. Rom Florenz. 1990 
Fabio Mauri: Interno Esterno 1990. Masini, Lara Vinca/Boatto, Alberto (Hg.). Galleria 
Anna d’Ascanio, Rom. Galleria Carini, Florenz. Florenz 1990 
Ausst. Kat. Rovereto. 1997/1998 
Trash. From Junk to Art. Palazzo delle Albere –Archivio del’900, Rovereto.  
Mailand 1997 
Ausst. Kat. Scottsdale New York Houston u.a. 1994–1996 
Neo-Dada: Redefining art 1958–1962. Hapgood, Susan (Hg.). Scottsdale Center for 
the Arts, Scottsdale (Arizona). 1994 – 1995. Equitable Gallery, New York. 1995. 
Sarah Cambpell Blaffer Gallery, Houston. 1995. New York 1994 
Ausst. Kat. St. Louis Missouri. 1989 
Hannah Wilke. A Retrospective. Kochheiser, Thomas H. (Hg.). Gallery 210, 
University of Missouri – St-Louis. Columbia 1989 
Ausst. Kat. Stuttgart. 1996 
Das szenische Auge. Bildende Kunst und Theater. Storch, Wolfgang/Institut für 
Auslandsbeziehungen Stuttgart (Hg.). o. O. 1996 



 309 

Ausst. Kat. Termoli. 1998 
Gruppo Uno 1962-1967: gli anni '60 a Roma. Caramel, Luciano/Ferri, Patrizia (Hg.). 
Galleria Civica d’Arte Contemporanea, Termoli. Rom 1998 
Ausst. Kat. Trento-Rovereto Düsseldorf. 1988/1989 
Fortunato Depero. Faglio dell’Arco, Maurizio/Boschiero, Nicoletta (Hg.). Museo d’Arte 
Moderna, Rovereto. 1988–1989. Städtische Kunsthalle, Düsseldorf. 1989. Mailand 
1988 
Ausst. Kat. Tübingen Düsseldorf Hamburg. 1991/1992 
Renato Guttoso. Gemälde und Zeichnungen. Kunsthalle Tübingen. 1991. 
Kunstmuseum Düsseldorf. 1991–1992. Kunstverein in Hamburg. 1992. Stuttgart 
1991 
Ausst. Kat. Tübingen München Zürich. 1990/1991 
Anselm Kiefer. Bücher 1969–1990. Adriani, Götz (Hg.). Kunsthalle Tübingen. 1990. 
Kunstverein München. 1991. Kunsthaus Zürich. 1991. Stuttgart 1990 
Ausst. Kat. Turin. 1970 
conceptual art arte povera land art. Celant, Germano (Hg.). Galleria Civica d’Arte 
Moderna, Turin. Turin 1970 
Ausst. Kat. Turin. 1977 
Dall’opera al coinvolgimento. L’opera: simboli e immagini. La linea analitica. Barilli, 
Renato/Del Guercio, Antonio/Menna, Filiberto (Hg.). Galleria Civica d’Arte Moderna, 
Turin. Turin o. J. 
Ausst. Kat. Turin. 1984a 
Pino Pascali 1965: Le Armi. Galleria Franz Paludetto. Turin 1984 
Ausst. Kat. Turin. 1984b 
coerenza in coerenza. Dall’arte povera al 1984. Celant, Germano (Hg.). Mole 
Antonelliana, Turin. Mailand 1984 
Ausst. Kat. Venedig. 1978 
La Biennale di Venezia. B 78. Settore di arti visive e architettura. Catalogo generale. 
Dalla natura all’arte dall’arte alla natura. Bonito Oliva, Achille (Hg.). Mailand Venedig 
1978 
Ausst. Kat. Venedig. 1993a 
XLV Esposizione Internazionale d’Arte. Punti cardinali dell’Arte. La Biennale di 
Venezia. Bonito Oliva, Achille (Hg.). Venedig 1993 
Ausst. Kat. Venedig. 1993b 
Hans Haacke: Bodenlos. Biennale Venedig 1993. Bußman, Klaus/Matzner, Florian 
(Hg.). Deutscher Pavillon, Venedig. Ostfildern 1993 
Ausst. Kat. Venedig. 1997a 
Anselm Kiefer. Himmel–Erde. Cacciari, Massimo/Celant, Germano (Hg.). Museo 
Correr, Venedig. Mailand 1997 
Ausst. Kat. Venedig. 1997b 
Minimalia. Da Giacomo Balla a… Bonito Oliva, Achille (Hg.). Palazzo Quercini 
Dubois, Venedig. Venedig 1997 
Ausst. Kat. Verona 1997 
Dadaismo Dadaismi. Da Duchamp a Warhol 300 capolavori. Cortenova, Giorgio 
(Hg.). Galleria d’Arte Moderna e Contemporanea, Palazzo Forti, Verona. Mailand 
1997 
Ausst. Kat. Villeurbanne. 1986 
Alighiero e Boetti. Insicuro noncurante. Le Nouveau Musée, Villeurbanne o. J. 
Ausst. Kat. Wien 1995a 
Auf den Leib geschrieben. Ketty La Rocca, Valie Export u.a. Huck, Brigitte/Faber, 
Monika (Hg.). Kunsthalle Wien im Museumsquartier. Wien 1995 



 310 

Ausst. Kat. Wien. 1995b 
Michelangelo Pistoletto: Zeit. Räume. Pistoletto, Michelangelo/Faber, Monika/Hegyi, 
Lóránd (Hg.). Museum Moderner Kunst Stiftung Wien, 20er Haus. Klagenfurt 1995 
Ausst. Kat. Wien. 1995/1996 
Glaube Liebe Hoffnung Tod. Geissmar-Brandi, Christoph/Louis, Elenora (Hg.). 
Graphische Sammlung Albertina, Wien. Wien 1995 
Ausst. Kat. Wien. 1998 
Situationistische Internationale 1957-1972. Museum Moderner Kunst Stiftung Ludwig 
Wien, 20er Haus. Wien 1998 
Ausst. Kat. Wien. 1999 
La casa, il corpo, il cuore. Konstruktion der Identitäten. Hegyi, Lóránd (Hg.). Museum 
Moderner Kunst Stiftung Ludwig, Wien. Wien [1999] 
Ausst. Kat. Wien. 1999/2000 
Eden Zion Utopia. Zur Geschichte der Zukunft im Judentum. Hanak, Werner (Hg.). 
Jüdisches Museum, Wien. Wien 1999 
Ausst. Kat. Wien. 2003/2004 
X-Screen. Filmische Installationen und Aktionen der 60er und 70er Jahre. Michalka, 
Matthias (Hg.). Museum für Moderne Kunst, Wien. Wien 2003 
Ausst. Kat. Wien Frankfurt. 1994/1994 
Die Sprache der Kunst. Die Beziehung von Bild und Text in der Kunst des 20. 
Jahrhunderts. Louis, Eleonora/Stoos, Toni (Hg.). Kunsthalle Wien. 1993. Frankfurter 
Kunstverein. 1993-1994. Wien 1993 
Ausst. Kat. Wolfsburg. 1995 
Italienische Metamorphose, 1943-1968. Kunst, Kunsthandwerk, Fotografie, Film, 
Mode, Architektur. Kunstmuseum Wolfsburg. Wolfsburg 1995 
Ausst. Kat. Zürich. 1985 
Giacomo Balla. Werke von 1912 bis 1928. Galerie Turske&Turske. Zürich 1985 
Ausst. Kat. Zürich Düsseldorf Wien. 1983 
Der Hang zum Gesamtkunstwerk. Europäische Utopien seit 1800. Szeemann, Harald 
(Hg.). Kunsthaus Zürich. Städtische Kunsthalle und Kunstverein für die Rheinlande 
und Westfalen, Düsseldorf. Museum moderner Kunst - Museum des 20. 
Jahrhunderts, Wien. Aarau Frankfurt/Main 1983 
Ausst. Kat. Zürich Hamburg. 1981/82 
Mythos und Ritual in der Kunst der 70er Jahre. Billeter, Erika (Hg.). Kunsthaus 
Zürich. 1981. Kunstverein Hamburg. 1981-1982. Zürich 1981 
Ausst. Magazin Paris. 2000 
VITEMagazin. Le temps, vite. Centre Georges Pompidou, Paris. Paris 2000 
Ausst. Zeitung Paris 2000 
Le temps, vite. Centre Georges Pompidou, Paris. Paris 2000 
Aust. 1989 
Aust, Stefan: Der Bader Meinhof Komplex. 1. Aufl. Hamburg 1985. München 1989 
AutTrib. 1978a 
AutTrib 17149. 1. Jahr. Nr. 1. Mai 1978. Ufficio per la Immaginazione Preventiva 
(Hg.)  
AutTrib. 1978b 
AutTrib 17149. 1. Jahr. Nr. 2. September 1978. Ufficio per la Immaginazione 
Preventiva (Hg.) 
AutTrib. 1979 
AutTrib 17139. 2. Jahr. Nr. 4. Dezember 1979. Ufficio per la Immaginazione 
Preventiva (Hg.) 



 311 

Bachmann. 1993 
Bachmann, Ingeborg: Die Welt Prousts – Einblicke in ein Pandämonium. In: Ingeborg 
Bachmann. Vor den Linien der Wirklichkeit. Radioessays. 1. Aufl. München 1978. 
München 1993, S. 85-109 
Baer. 2000 
Baer, Ulrich: Niemand zeugt für die Zeugen: Erinnerung und historische 
Verantwortung. Frankfurt/Main 2000 
Baj. 1973 
Enrico Baj: Anarchismen. o. O. 1973 
Bakunin. 1996 
Bakunin - ? Ein Denkmal! Kunst Anarchismus. Neue Gesellschaft für Bildende Kunst 
e.V., Berlin (Hg.). Berlin 1996 
Bandini. 1977 
Bandini, Mirella: L’estetico, il politico. Da Cobra all’Internazionale Situazionista 1948-
1957. Rom 1977 (Saggi/Documenti. Menna, Filiberto (Hg.). Bd.7) 
Barilli. 1998 
Barilli, Renato: La nuova avanguardia tra arte e letteratura nell’esperienza del gruppo 
’63. In: Fagone, Vittorio (Hg.): Arte e letteratura dal Futurismo ad oggi. Bergamo 
1998, S. 161-195 
Bärsch. 1999 
Bärsch, Claus-E.: Die Außenseite von Seele, Religion, Kunst und Rasse in Alfred 
Rosenbergs Mythos des 20. Jahrhunderts. In: Faber, Richard/Krech, Volkhard (Hg.): 
Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziologie und Kulturgeschichte. Würzburg 
1999 
Bartetzko. 1985 
Bartetzko, Dieter: Illusionen in Stein, Stimmungsarchitektur im deutschen 
Faschismus. Ihre Vorgeschichte in Theater- und Filmbauten. Hamburg 1985 
Barthes. 1979 
Barthes, Roland: Elemente der Semiologie. Frankfurt/Main 1979 (Éléments de 
Sémiologie. Paris 1964) 
Barthes. 1985 
Barthes, Roland: Jede Sprache ist faschistisch. (La langue est fasciste). In: Schiwy, 
Günther: Poststrukturalismus und “Neue Philosophie”. Hamburg 1985, S. 20-22 
Barthes. 1992 
Barthes, Roland: Mythen des Alltags. 1. Dt. Ausg. Frankfurt/Main 1964. 
Frankfurt/Main 1992 (Mythologies. Paris 1957) 
Barthes. 2000 
Barthes, Roland: Der Tod des Autors. In: Texte zur Theorie der Autorenschaft. 
Jannidis, Fotis/Lauer, Gerhard/Martinez, Matias u.a. (Hg.). Suttgart 2000, S. 185-193 
(La mort de l’auteur, 1968) 
Barthes. 2001 
Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkung zur Fotografie. Frankfurt/Main 2001 
(La chambre claire. Note sur la photographie. Paris 1980) 
Barthes. 2001II 
Barthes, Roland: Sade – Pasolini. In: Le Monde. 16.06.1976. Zitiert nach: Murri. 
2001, S. 169-170 
Bartolucci. 1968 
Bartoluccio, Giuseppe: azioni povere su un teatro povero. In: Ausst. Kat. Amalfi. 
1968, S. 57-62 



 312 

Bataille. 1965 
Bataille, Georges: Die Tränen des Eros. (La larmes d’eros). In: LoDuca, Joseph 
Marie (Hg.): Die Erotik in der Kunst. München Wien Basel 1965, S. 9-110 
Bataille. 1978 
Bataille, Georges: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität. 
München 1978 (La structure psycholigique du Fascisme. La souveraineté. Paris 
1970) 
Battino/Paozzoli. 1991 
Battino, Freddy/Paozzoli, Luca: Piero Manzoni. Catalogue raisonné. Mailand 1991 
Beaucamp. 1990 
Beaucamp, Eduard: Arbeit als Apostel. Beobachtungen zur Historienmalerei der 
DDR. In: Mai (Hg.). 1990, S. 423-432 
Beauvoire. 1992 
Beauvoire, Simone de: Alle Menschen sind sterblich. 1. Dt. Ausgabe Stuttgart 1949. 
Hamburg 1992 (Tous les homme sont mortels. Paris 1946) 
Beelmann. 1994 
Beelmann, Axel: Heimat als Daseinsmetapher. Weltanschauliche Elemente im 
Denken des Theologiestudenten Martin Heidegger. Wien 1994 
Béguin. 1998 
Béguin, Albert: Blaise Pascal mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. 13. Aufl. 
Hamburg 1998 
Behrenbeck. 1996 
Behrenbeck, Sabine: Der Kult um die toten Helden: nationalsozialistische Mythen, 
Riten und Symbole 1923-1945. Diss. Universität Köln. Greifswald 1996 
Belting. 1990 
Belting, Hans: Larry Rivers und die Historie in der Modernen Kunst. In: Mai (Hg.). 
1990, S. 407-422 
Belting u.a. (Hg.). 2002 
Belting, Hans/Kamper, Dietmar/Schulz, Martin (Hg.): Quel corps? Eine Frag der 
Repräsentation. München 2002 
Bender. 1996 
Bender, Peter: Die Neue Ostpolitik und ihre Folgen. Vom Mauerbau bis zu 
Vereinigung. 1. Aufl. 1986. Überarb. und erw. Neufassung 1995. 4. Aufl. München 
1996 
Benjamin. 1996 
Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. 
1. Aufl. Frankfurt/Main 1963. 22. Aufl. Frankfurt/Main 1996 
Benjamin. 1996a 
Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. 
In: Benjamin. 1996, S. 7-44 
Benjamin. 1996b 
Benjamin, Walter: Kleine Geschichte der Fotografie. In: Benjamin. 1996, S. 47-64 
Benjamin, A. 1989 
Benjamin, Andrew: Repeating Themes. Notes on Haacke, Kiefer, Beuys. In: 
Art&Design. Bd. 5 September-Oktober 1989, S. 35-38 
Benveduti. o. J. 
Benveduti, Carlo Maurizio: Unveröffentlichte Manuskripte. Schnellhefter. o. A. 
Benveduti. o. J. a 
Benveduti, Carlo Maurizio: Il gruppo di Coordinamento. Intervento in occasione della 
presentazione della rivista presso la libreria Feltrinelli di Roma, 06.05.1978, S. 10 



 313 

Benveduti. 1976 
Benveduti, Carlo Maurizio: Ideografia. In: Ufficio. 1976, S. 20-57 
Benveduti. 1978 
Benveduti, Carlo Maurizio: 01.05.1947, Portela della Ginestra/La Parcellizzazione. In: 
AutTrib. 1978a, o. S. 
Benveduti. 1978 
Benveduti, Carlo Maurizio: Terrorismo, perché? Francesco Montuori. In: AutTrib. 
1979, o. S. 
Berg. 1991 
Berg, Christa: Du bist nichts, dein Volk ist alles. Forschung zum Verhältnis von 
Pädagogik und Nationalsozialismus. Weinheim 1991 
Berghaus. 1996 
Berghaus, Günter: Futurism and politics. Between anarchist rebellion and fascist 
reaction 1909-1944. Oxford 1996 
Bergson. 1991 
Bergson, Henri: Materie und Gedächtnis. Eine Abhandlung über die Beziehung 
zwischen Körper und Geist. Hamburg 1991 
Berndt u. a. (Hg.). 1992 
Berndt, Andreas/Kaiser, Peter/Rosenberg, Angela u.a. (Hg.): Frankfurter Schule und 
Kunstgeschichte. Berlin 1992 
Berning. 1964 
Berning, Cornelia: Von „Abstammungsnachweis“ bis „Zuchtwart“. Das Vokabular der 
Nationalsozialisten. Berlin 1964 
Betti (Hg.). 1977 
Betti, Laura (Hg.): Pasolini: cronaca giudiziaria, persecuzione, morte. Mailand 1977 
Beuys. 1975 
Joseph Beuys. Jeder Mensch ist ein Künstler. Gespräche auf der documenta 5, 
1971. Aufgez. von Clara Bodemann-Ritter. Frankfurt/Main Berlin Wien 1975 
Beuys. 1976 
Beuys, Joseph: Ich durchsuche Feldcharakter. In: Harlan u.a. (Hg.). 1976, S. 113 
Beuys. 1977 
Interview mit Joseph Beuys über Schlüsselerlebnisse, 27.09.1976. Erfragt und 
aufgezeichnet von George Jappe. In: Kunstnachrichten. Bd. 13. Nr. 3. März 1977,  
S. 72-80 
Beuys. 1980 
Joseph Beuys: Zeige deine Wunde. Veröffentlichung zur Ausstellung in der Galerie 
Schellmann Klüser im Kunstforum in der Fußgängerzone Maximilianstraße/Alt-
stadtring, München. 11.-12.02.1976. Fotografien: Klophaus, Ute. München 1980 
Beuys. 1984 
Beuys, Joseph: Aufruf zur Alternative. In: Frankfurter Rundschau, 23.12.1978. Zitiert 
nach: Harlan u.a. (Hg.). 1984, S. 129-136 
Beuys. 1988 
Denier espace avec introspecteur. Gaya Goldcymer, Max Reithmann, Joseph Beuys. 
In: Joseph Beuys. Par la présente, je n’appartiens plus à l’art. Paris 1988, S. 100-131 
Beuys. 1992 
Fragen an Beuys. Jörg Schellmann, Bernd Klüser. In: Schellmann (Hg.). 1992,  
S. 9-28 
Beuys. 2000 
Beuys, Joseph: Sprechen über das eigene Land: Deutschland. Vortrag gehalten am 
20.11.1985. 3. Münchener Kammerspiele. In: Joseph Beuys. Das Geheimnis der 



 314 

Knospe zarter Hülle: Texte 1941-1986. Beuys, Eva/Bastian, Heiner (Hg.). München 
2000, S. 25-39 
Beuys, E. (Hg.). 1990 
Beuys, Eva/Beuys, Jessica/Beuys, Wenzel (Hg.): Joseph Beuys. Block Beuys. 
Fotografien: Claudio Abate. Hessisches Landesmuseum Darmstadt. München 1990 
Beyme. 1998 
Beyme, Klaus von: Die Kunst der Macht und die Gegenmacht der Kunst. Studien 
zum Spannungsverhältnis Kunst und Politik. Frankfurt/Main 1998 
Bezzola. 1997 
Bezzola, Tobias: Frühgeborene. In: Szeemann (Hg.). 1997, S. 177-178 
Bibel. 1979 
Die Bibel. Die heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes. Freiburg 1965. 26. Aufl.  
Freiburg 1979 
Binski. 1996 
Binski, Paul: Medieval death. Ritual and representation. London 1996 
Biro. 1998 
Biro, Matthew: Anselm Kiefer and the philosophy of Martin Heidegger. New York 
Cambridge 1998 
Bittner. 1998 
Bittner, Günther: Metaphern des Unbewussten – Eine kritische Einführung in die 
Psychoanalyse. München 1998 
Bjürström. 1972 
Bjürström, Per: Baroque Theatre and the Jesuits. In: Wittkofer, Rudolf/Jaffe, Irma B. 
(Hg.): Baroque Art: The Jesuit Contribution. New York 1972, S. 99-110 
Blühm, Andreas 
Blühm, Andreas: Pygmalion. Die Ikonographie eines Künstlermythos zwischen 1500 
und 1900. Frankfurt/Main Bern New York 1988 
Boarini/Bonfiglioli. 1968 
Boarini, Vittorio/Bonfiglioli, Pietro: ritorno del rimosso. In: Ausst. Kat. Amalfi. 1968,  
S. 63-68 
Boatto. 1975 
Boatto, Alberto: ritorno indietro/ritorno in avanti. In: Ausst. Kat. Rom 1975, o. S. 
Boatto. 1997 
Boatto, Alberto: Narciso infranto. L’autoritratto moderno da Goya a Warhol. Bari 1997 
Boatto. 1999 
Boatto, Alberto: Gli ultimi pittori della vita moderna. In: Ausst. Kat. Rom. 1999b,  
S. 15-23 
Bohrer. 1998 
Bohrer, Karl-Heinz: Die Grenzen des Ästhetischen. München Wien 1998 
Bohrer. 1998a 
Bohrer, Karl-Heinz: Denn Gedanken stehn zu fern. Moderne aus dem Geist der 
Musik. In: Bohrer. 1998, S. 37-57 
Bonito Oliva. 1968 
Bonito Oliva, Achille: contro la solitudine degli oggetti. In: Ausst. Kat. Amalfi. 1968,  
S. 69-72 
Bonito Oliva. 1970 
Bonito Oliva, Achille: Vitalità del negativo. In: Ausst. Kat. Rom. 1970/1971, o. S. 
Bonito Oliva. 1976 
Bonito Oliva, Achille: Vita di Marcel Duchamp. Rom 1976 
Bonito Oliva. 1982 
Bonito Oliva, Achille: Il nichilista compiuto. In: Ausst. Kat. Modena. 1982, S. 2-12 



 315 

Bonito Oliva. 1982 II 
Bonito Oliva, Achille: Avanguardia – Transavanguardia. Mailand 1982 
Bonito Oliva. 1989 
Bonito Oliva, Achille: Fabio Mauri. Introduzione a 1909-1930 Gran Serata Futurista. 
In: ArtEtra. Nr. 1. Mai 1989, S. 4-5 
Bonito Oliva. 1999 
Bonito Oliva, Achille: Pop-Art e globalizzazione dello stile. In: Ausst. Kat. Rom 1999b, 
S. 37-47 
Borzello. 1998 
Borzello, Frances: Wie Frauen sich sehen. Selbstbildnisse aus fünf Jahrhunderten. 
München 1998 
Braese. 1998 
Braese, Stephan: In der Sprache der Täter. Neue Lektüre der deutschsprachigen 
Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Opladen 1998 
Braese (Hg.). 1999 
Braese, Stephan (Hg.): Bestandsaufnahme - Studie zur Gruppe 47. Berlin 1999 
Brall. 1986 
Brall, Artur: Künstlerbücher. Artists’ Books. Books as Art. Ausstellungen, Kataloge, 
Kritiken. Frankfurt/Main 1986 
Brandt. 1994 
Brandt, Willy: Erinnerungen. Berlin Frankfurt/Main 1994 
Braun. 1999 
Braun, Kerstin: Der Wiener Aktionismus. Positionen und Prinzipien. Wien Köln 
Weimar 1999 
Brecht. 1972 
George Brecht: Book. Galerie Werner (Hg.). Köln 1972 
Brink. 2000 
Brink, Cornelia: Secular icons. Looking at photographs from Concentration Camps. 
In: History and memory. Studies in representation of the past. Bd. 12. Nr. 1. Frühling-
Sommer 2000, S. 135-150 
Brock. 1983 
Brock, Bazon: Der Hang zum Gesamtkunstwerk. In: Ausst. Kat. Zürich Düsseldorf 
Wien. 1983, S. 22-39 
Brock. 1990 
Brock, Bazon: Besetzung der Vergangenheit - zu einem Frühwerk Anselm Kiefers. 
In: Ders.: Re-Dekade. Kunst und Kultur der 1980er Jahre. München 1990, S. 109-
112 
Brockhaus. 1997 
Brockhaus, Gudrun: Schauder und Idylle. Faschismus als Erlebnisangebot. München 
1997 
Brooker. 1991 
Brooker, Paul: The faces of fraternalism: Nazi Germany, fascist Italy and imperial 
Japan. Oxford 1991 
Brunetta. 1995 
Brunetta, Gian Piero: Der Film als führende Kunstform. In: Ausst. Kat. Wolfsburg. 
1995, S. 444-453 
Buchloh. 1980 
Buchloh, Benjamin H. D.: Beuys. The twilight of the idol. Prelimary notes for a 
critique.  
In: Artforum. Bd. 18. Nr. 5. Januar 1980, S. 35-42 



 316 

Buchloh. 1988 
Buchloh, Benjamin H. D.: Hans Haacke: Memory and instrumental reason. In: Art in 
America. Februar 1988, S. 97-109 und 157-159 
Buchloh. 1993 
Buchloh, Benjamin H. D.: Die Malerei am Ende des Sujets. In: Ausst. Kat. Paris Bonn 
Stockholm u.a. 1993/1994. Gerhard Richter. Musée d’Art de la Ville de Paris. 1993. 
Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Bonn. 1993-1994. 
Moderna Museet, Stockholm 1994 u.a. 3. Bd. Bonn 1993, Bd. 2, S. 19-24 
Buck. 1993 
Buck, Theo: Bildersprache. Celan-Motive bei László Lakner und Anselm Kiefer. 
Aachen 1993 
Bunge. 1998 
Bunge, Matthias: Kunst der Nachkriegszeit – Kunst nach Auschwitz. In: Raab, Josef 
(Hg.): Das 20. Jahrhundert. Nachkriegszeit. Eichstätter Kolloquium. Bd. 6. 
Regensburg 1998, S. 105-162 
Bürger, C. 1992 
Bürger, Christa: Das Verschwinden der Kunst. Die postmoderne Debatte in den USA. 
In: Bürger C./ Bürger, P. (Hg.). 1992, S. 34-55 
Bürger, C./Bürger, P. (Hg.). 1992 
Bürger, Christa/Bürger, Peter: Postmoderne: Alltag, Allegorie und Avantgarde. 
Frankfurt/Main 1992 
Bürger, P. 1998 
Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivität 
von Montaigne bis Barthes. Frankfurt/Main 1998 
Bürger, P. 2000 
Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts – eine postmoderne Utopie. In: 
Ausst. Kat. Düsseldorf. 2000, S. 51-59 
Buschkühle. 1997 
Buschkühle, Carl-Peter: Wärmezeit. Zur Kunst als Kunstpädagogik bei Joseph 
Beuys. Diss. Universität Wuppertal 1996. Frankfurt/Main Berlin Bern u.a. 1997 
Büttner. 1997 
Büttner, Claudia: Art goes public. Von der Gruppenausstellung im Freien Raum zum 
Projekt im Nicht-Institutionellen Raum. Diss. Technische Uni Berlin 1996. München 
1997 
Calvesi. 1971 
Calvesi, Claudio: Le due avanguardie. Bd. 2: Informel, New Dada, Pop-Art. 1. Aufl. 
Mailand 1966. Bari 1971 
Calvesi. 1990 
Calvesi, Claudio: Cronache e coordinate di un’avventura. In: Ausst. Kat. Rom. 
1990/1991b, S. 11-36 
Calvesi. 1997 
Calvesi, Claudio: Fabio Mauri: Am Anfang war das Ende. In: Ausst. Kat. Klagenfurt. 
1997, S. 15-18 
Calvesi. 2003 
Calvesi, Claudio: Presentation - representation. In: Ausst. Kat. Le Fresnoy. 2003,  
S. 12-15 
Carboni. 1993 
Carboni, Massimo: Inside out. Museo d’Arte Contemporanea Luigi Pecci. In: Artforum 
International. Oktober 1993, S. 107 
Carlucci. 1995 
Carlucci, P. Zaccharia S.J.: La chiesa di S. Ignazio di Loyola in Roma. Rom 1995 



 317 

Castellini. 1976 
Enrico Castellini. Bonito Oliva, Achille/Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.). Parma 1976 
Catalano. 1979 
Catalano, Tullio: Al fondo dell’imbuto. In: Quotidiano. 1979, S. 15 
Celan. 1992 
Celan, Paul: Todesfuge. In: Camping, Dieter (Hg.): “Dein Aschenes Haar Sulamith”. 
Dichtung über den Holocaust. München 1992, S. 186 
Celant. 1972 
Celant, Germano: Piero Manzoni. Turin 1971 
Celant. 1976 
Celant, Germano: Record as Artwork. Discography. In: Studio International. Bd. 192. 
Nr. 984. November-Dezember 1976, S. 267-273 
Celant. 1976II 
Celant, Germano: Precronistoria 1966-69. minimal art, pittura sistematica, arte 
povera, land art, conceptual art, body art, arte ambientale e nuovi media. Florenz 
1976 
Celant. 1977 
Celant, Germano: Libro come lavoro d’arte. In: Data. 1971. Zitiert nach: Celant: 
Offmedia. Nuove tecniche artistiche: video disco libro. Bari 1977, S. 107-172 
Celant. 1978 
Celant, Germano: Beuys: tracce in Italia. Neapel 1978 
Celant. 1980 
Celant, Germano: Die italienische Erfahrung. In: Kunstforum International. Bd. 39. 
Nr. 3. 1980, S. 27 
Celant. 1988 
Celant, Germano: Appunti per una guerriglia. In: Alfano Miglietti. 1988, S. 98-101 
Cherubini. 1997 
Cherubini, Laura: Errore, Arte, Natura. In: Ausst. Kat. Rom. 1997a 
Cherubini. 1997II 
Cherubini, Laura: Manipolazione di cultura/Manipulation der Kultur. In: Ausst. Kat. 
Klagenfurt. 1997, S. 95-98 
Christov-Bakargiev. 1988 
Christov-Bakargiev, Carolyn: Arte e ideologia. In: Alfano Miglietti. 1988, S. 105-115 
Christov-Bakargiev. 1994 
Christov-Bakargiev, Carolyn: Fabio Mauri. Nello schermo: insonnia per diverse forme 
contrarie di universo. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 19-33 (Dt. Fassung in: Ausst. Kat. 
Klagenfurt. 1997, S. 19-34) 
Christov-Bakargiev. 1998 
Christov-Bakargiev, Carolyn: Fabio Mauri. Pertinenza e memoria. In: Ausst. Kat. La 
Foce (Siena). 1998, S. 12-13 
Christov-Bakargiev. 1999 
Christov-Bakargiev, Carolyn: Fabio Mauri. In: Ausst. Kat. Rom. 1999a, S. 36-39 
Christov-Bakargiev (Hg). 1999 
Christov-Bakargiev, Carolyn: Arte Povera. Themes and movements. London 1999 
Cinema. 1996 
Italian Cinema. From Neorealism until today. New York London 1996 
Clair. 1983 
Clair, Jean: Das Dritte Reich als Gesamtkunstwerk des pervertierten Abendlandes. 
In: Ausst. Kat. Zürich Düsseldorf Wien 1983, S. 98-99 
Collage. 1968 
prinzip collage. Institut für moderne Kunst, Nürnberg (Hg.). Neuwied Berlin 1968 



 318 

Cortenova. 2002 
Cortenova, Giorgio: …dal Naufragio e ritorno. L’arte negli anni delle ideologie. 
Mailand 2002 
Cossu. 1994 
Cossu, Marcella: Pensiero tedesco, pensiero europeo a monte del “Concerto al 
tavolo”. In: Ausst. Kat. Rom 1994, S. 43-46 
Courtois. 1998 
Courtois, Stéphane: Schwarzbuch des Kommunismus. Unterdrückung, Verbrechen, 
Terror. München 1998 
Crage. (Hg.). o. J.  
Crage, Kate (Hg.): Western Front. Vancouver, Canada. Gelber Schnellhefter o. A. 
Creischer/Siekmann. 2002 
Creischer, Alice/Siekmann, Andreas: Symbolproduktion. In: Creischer, 
Alice/Siekmann, Andreas (Hg.): Die Gewalt ist der Rand aller Dinge. 
Subjektivitätsverhältnis, politische Militanz und künstlerische Vorgehensweise. 
(Ausstellung Generali Foundation, Wien.) Köln Wien 2002, S. 68-80 
Crispolti u.a. (Hg.). 1974 
Crispolti, Enrico/Hinz, Berthold/Birolli, Zeno (Hg.): Arte e fascismo in Italia e 
Germania. Mailand 1974 
Crispolti. 1977 
Crispolti, Enrico: Arti visive e partecipazione sociale. Bd. 1: Da Volterra 73 alla 
Biennale 1976. Bari 1977  
Cronache. 1978 
1974-1978: Cronache della Nuova Biennale. Mailand 1978 
Cy Twombly. 1989 
Cy Twombly. Paintings and sculptures 1951-1953. Universität Connecticut 1977. 
Reprint New York 1989 
Dahme. 1980 
Dahme, J. H.: Manipulation. In: Ritter (Hg.). 1980, S. 726-730 
D’Ascia. 2000 
D’Ascia, Luca: Die Genealogie der Macht bei Pier Paolo Pasolini. In: Grimminger 
(Hg.). 2000, S. 193-207 
Davidson. 1997 
Davidson, Susan: Combines 1954-1964. In: Ausst. Kat. New York Houston Köln. 
1997/1998, S. 100 
De Chiara. 1994 
De Chiara, Chigo: Parliamo degli anni difficili. In: Medolesi u.a. (Hg.). 1995, S. 28-32 
De Felice. 1966-1968 
De Felice, Renzo: Mussolini il fascista 1921-1929. Turin 1966-1968 
De Felice. 1974-1981 
De Felice, Renzo: Mussolini il duce 1929-1940. Turin 1974-1981  
De Felice. 1990-1997 
De Felice, Renzo: Mussolini l’alleato 1943-1945. Turin 1990-1997 
De Felice. 1998 
De Felice, Renzo: La Reppublica Sociale Italiana. In: ders.: Fascismo. Mailand 1998, 
S. 75-81  
Del Guercio. 1998 
Del Guercio, Antonio: Storia dell’arte presente. Rom 1998 
Dematteis/Maffei. 1998 
Dematteis, Liliana/Maffei, Giorgio: Libri d’artista in Italia 1960-1998. Turin 1998 



 319 

De Micheli. 1970 
De Micheli, Mario: Arte contro 1945-1970. Dal realismo alla contestazione. Mailand 
1970 
Derrida. 1990 
Derrida, Jacques: Semiologie und Grammatologie. In: Engelmann (Hg). 1990,  
S. 140-164 
DeSimone. 1994 
DeSimone, Cesare: Roma: città prigioniera. I 271 giorni dell’occupazione nazista 
08.09.1943-04.06.1944. Mailand 1994 
Diers. 1992 
Diers, Michael: Von der Ideologie zur Ikonologiekritik. Die Warburg-Renaissance. In: 
Berndt u.a. (Hg.). 1992, S. 19-39 
Diers/König (Hg.). 2000 
Diers, Michael/König, Kasper (Hg.): Der Bevölkerung. Aufsätze und Dokumente zur 
Debatte um das Reichtagsprojekt von Hans Haacke. Köln 2000 
Diner (Hg.). 1988 
Diner, Dan (Hg.): Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz. Frankfurt/Main 1988 
Di Stefano/Salvi. 1990 
Di Stefano, Anna Maria/Salvi, Cinzia: Cronologia delle mostre e antologia critica 
1959-1969. In: Ausst. Kat. Rom 1990/1991b, S. 390-457 
Dömling. 1995 
Dömling, Wolfgang: Wiedervereinigung der Künste. Skizze zur Geschichte einer 
Idee. In: Schmierer, Elisabeth/Fontaine, Susanne/Grünzweig, Werner u.a. (Hg): Töne 
– Farben – Formen. Über die Musik und die Bildende Kunst. Laaber 1995,  
S. 119-126 
Donner. 1995 
Donner, Wolf: Propaganda und Film im Dritten Reich. Berlin 1995 
Dorfles. 1968 
Dorfles, Gillo: Fabio Mauri: I cinema a luce solida. In: Domus. Nr. 467. 1968,  
S. 93-94 
Dorfles. 1973 
Dorfles, Gillo: Agostino Bonalumi. Mailand 1973 
Drahten. 2000 
Drahten, Doris von: Weltzeitsprünge. Zum Werk von Giuseppe Penone. In: 
Kunstforum International. Bd. 150. April-Juni 200, S. 186-187 
Dreher. 2001 
Dreher, Thomas: Performance Art nach 1945. Aktionstheater und Intermedia. 
München 2001 
Duerr. 1994 
Duerr, Hans Peter: Nacktheit und Scham. Der Mythos vom Zivilisationsprozess. Bd. 
1. Frankfurt 1994 
Duden. 1997 
Duden: Fremdwörterbuch. Wissenschaftlicher Rat der Dudenredaktion (Hg.). 6. a. d. 
Grundl. d. amt. Neureg. d. Dt. Rechtschreibung überarb. und erw. Aufl. Mannheim 
Wien Zürich 1997 
Ebeling. 1992 
Ebeling, Hans: Martin Heidegger. Philosophie und Ideologie. Hamburg 1991 
Eberlein. 1992 
Eberlein, Johann Konrad: Kunstgeschichte und Frankfurter Schule - ein Rückblick. 
In: Berndt u. a. (Hg.). 1992, S. 192-202 



 320 

Eco. 1988 
Eco, Umberto: Postmodernismus, Ironie und Vergnügen. In: Welsch (Hg.). 1988,  
S. 75-78 
Eco. 1990 
Eco, Umberto: Chi manoscrive è perduto. In: Mauri. 1990 11, S. 7-13 
Eco. 1997 
Eco, Umberto: La struttura assente. 1. Aufl. Mailand 1969. Mailand 1997 
Eco. 1998 
Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk. 1. Dt. Aufl. 1973. 8. Aufl. Frankfurt/Main 1998 
(Opera aperta. Forma e indeterminazione nelle poetiche contemporanee. Mailand 
1962) 
Eco. 1998a 
Eco, Umberto: Form als Engagement. In: Eco. 1998, S. 237-292 
Egbert. 1967 
Egbert, Donald Drew: The Idea of Avant-garde in Art and Politics. In: American 
Historical Review. Bd. 73. Nr. 2. Dezember 1967, S. 339-366 
Egbert. 1970 
Egbert, Donald Drew: Social radicalism and the arts. Westem Europe. A cultural 
history from the French revolution to 1968. New York 1970 
Eibelmayr. 2000 
Eibelmayr, Sybille: Aufgelöster Körper. Das „Abjekt“. In: Die verletzte Diva. Hysterie, 
Körper, Technik in der Kunst des 20. Jahrhunderts. Eiblmayr, Sylvia/Snauwaert, 
Dirk/Wilms, Ulrich u. a. (Hg.). (Anlässlich der Ausstellung Die verletzte Diva. 
Städtische Galerie Lenbachhaus und Kunstbau, München. 2000. Staatliche 
Kunsthalle, Baden Baden. 2000). Köln 2000, S. 237-242 
Elfferding. 1987 
Elfferding, Wieland: Von der proletarischen Masse zum Kriegsvolk. In: Inszenierung 
der Macht. Ästhetische Faszination des Faschismus. Berlin 1987, S. 20-47 
Eliade. 1975 
Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frankfurt/Main 1975 
(Le chamanisme et les techniques archaiques de l'extase. Paris 1951) 
Elias. 1997 
Elias, Norbert: Über die Zeit. Arbeit zur Wissenssoziologie II. 1. Dt. Aufl. 
Frankfurt/Main 1984. 6. Aufl. Frankfurt/Main 1997 
Engelbach u. a. (Hg.). 2001 
Engelbach, Barbara/Bussman, Klaus/Winter, Gundolf (Hg.): Intermedia - Dialog der 
Medien. Museum für Gegenwartskunst, Siegen. Siegen 2001 
Engelbach. 2001 
Engelbach, Barbara: Intermedia: Die Kunst der Überschreitung. In: Engelbach u. a. 
(Hg.). 2001, S. 24-53 
Engelmann (Hg.). 1990 
Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer 
Philosophen der Gegenwart. Stuttgart 1990 
Englert. 1999 
Englert, Klaus: Der Traum vom Gesamtkunstwerk. Das Ästhetische Dispositiv der 
Moderne? In: Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. Bd. 44. Nr. 1. 1999,  
S. 5-25 
Enzensberger. 1970 
Enzensberger, Hans Magnus: Baukasten zu einer Theorie der Medien. In: Kursbuch. 
Nr. 20. März 1970, S. 159-186 



 321 

Enzensberger. 1997 
Enzensberger, Hans Magnus: Zickzack. Aufsätze. Frankfurt/Main 1997 
Epperlein. 1997 
Epperlein, Beate: Monochrome Malerei. Zur Unterschiedlichkeit des vermeintlich 
Ähnlichen. Diss. Freie Universität Berlin. Nürnberg 1997 
Erdle/Weigel (Hg.). 1996 
Erdle, Birgit/Weigel, Sigrid (Hg.): Fünfzig Jahre danach: Nachgeschichte des 
National-sozialismus. Zürich 1996 
Fagiolo dell’Arco. 1966 
Fagiolo dell'Arco, Maurizio: rapporto 60. Le arti oggi in Italia. Viterbo 1966 
Falkenhaus. 1979 
Falkenhausen, Susanne von: Der zweite Futurismus und die Kunstpolitik des 
Faschismus in Italien von 1922-1943. Frankfurt/Main 1979 
Falzone. 1943 
Falzone, Giovanni: L'eterno nemico. In: Il Setaccio. Nr. 4. Februar 1943, S. 2 
Farci. 1998 
Farci, Maria Silvia: Io sono uno schermo. In: Ausst. Kat. La Foce (Siena). 1998,  
S. 34-35 
Faust. 1977 
Faust, Wolfgang Max: Bilder werden Worte. Zum Verhältnis von bildender Kunst und 
Literatur im 20. Jahrhundert oder Vom Anfang der Kunst im Ende der Künste. 
München Wien 1977 
Fehér. 1992 
Fehér, Ferenc: Der Pyrrhussieg der Kunst im Kampf um ihre Befreiung. 
Bemerkungen zum postmodernen Intermezzo. In: Bürger, C./Bürger, P. (Hg.). 1992, 
S. 13-33 
Feinstein. 1999 
Feinstein, Stephen C.: Art After Auschwitz. In: Cargas, Harry James (Hg.): Problems 
unique to the Holocaust. Kentucky 1999, S. 152-168 
Fenz. 1989 
Fenz, Werner: Protocols of the Exhibition Points of Reference 38/88. In: October. Nr. 
48. Frühling 1989, S. 70-74 
Ferretti. 1975 
Ferretti, Gian Carlo: Officina: cultura, letteratura e politica degli anni 50'. Turin 1975 
Ferretti. 1995 
Ferretti, Gian Carlo: L'autore e la critica. In: Pasolini. 1995, S. 22-25 
Filippi. 1978 
Filippi, Fernando de: L'arte è ideologia. Pratiche di comunicazione diretta. In: AutTrib 
17193. 2. Jahr. Nr. 3. 11.02.1978, o. S. 
Finkelstein. 2001 
Finkelstein, Norbert: Die Holocaust-Industrie. Wie das Leiden der Juden ausgebeutet 
wird. Dt. Ausg. München 2001 (The Holocaust Industry. London 2000) 
Fischer. 1998 
Fischer, Gottfried: Konflikt, Paradox und Widerspruch. Für eine dialektische 
Psychoanalyse. Frankfurt/Main 1998 
Flashar. 1976 
Flashar, H: Katharsis. In: Ritter/Gründer (Hg.). 1976, S. 784-785 
Fleckner (Hg.). 1995 
Fleckner, Uwe (Hg.): Die Schatzkammer der Mnemosyne. Ein Lesebuch mit Texten 
zur Gedächtnistheorie von Platon bis Derrida. Mit einem Bildessay von Sarkis. 
Dresden 1995  



 322 

Fleming. 2000 
Fleming, Victoria von: Schön - aber Böse. Venus, die Männer und die 
Psychoanalyse. In: Ausst. Kat. Köln 2000, S. 25-34 
Fo/Parini. 1997 
Fo, Jacopo/Parini, Sergio: '68. Cera una volta la rivoluzione. I dieci anni che 
sconvolsero il mondo. Mailand 1997 
Fontenay. 1996 
Fontenay, Elisabeth de: In its essence the same thing. In: Milchman, 
Alan/Rosenberg, Alan (Hg.): Martin Heidegger and the Holocaust. Atlantic Highlands 
New Jersey 1996, S. 236-245 
Fosse. o. J. 
Fosse Adreatine. Ministero della difesa (Hg.). Faltblatt. Rom o. J. 
Foster. 1996 
Foster, Hal: The retum of the real. The avant-garde at the end of the century. 
Massachusetts 1996 
Fotografie. 1993 
Fotografie in der deutschen Gegenwartskunst. TEXTE. Gesellschaft für Moderne 
Kunst am Museum Ludwig (Hg.). Köln 1993 
Foucault. 1978 
Michel Foucault. Dispositive der Macht. Michel Foucault über Sexualität, Wissen und 
Wahrheit. Berlin 1978 
Foucault. 1978a 
Foucault, Michel: Die Machtverhältnisse durchziehen das Innere. Ein Gespräch mit 
Lucette Finas. In: Foucault. 1978, S. 104-117 (Les rapports de pouvoir passent a 
l'inteneur des corps, 1977) 
Foucault. 1978b 
Foucault, Michel: Historisches Wissen der Kämpfe und Macht, 1976. In: Foucault. 
1978, S. 59-65 (Aus: Microfisica del potere. Turin 1977) 
Foucault. 1996 
Michel Foucault. Von der Subversion des Wissens. Seitter, Walter (Hg.). München 
1974. Frankfurt/Main 1987. Frankfurt/Main 1996 
Foucault. 1996a 
Gespräch zwischen Michel Foucault und Gilles Deleuze. Die Intellektuellen und die 
Macht. In: Foucault. 1996, S. 106-115 (Les intellectuels et le pouvoir. Aux-en-
Provence 1972) 
Frank. 1987 
Frank, Peter: Intermedia: Die Verschmelzung der Künste. Bern 1987 
Frei. 1999 
Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik. Die Anfänge der Bundesrepublik und die NS-
Vergangenheit. München 1999 
Freud. 1969 
Freud, Sigmund: Der Wahn und die Träume in W. Jensens Gradiva, 1907 [1906]. In: 
Ders.: Bildende Kunst und Literatur. Freud Studienausg. Bd. X. Frankfurt/Main 1969, 
S. 19-40 
Freud. 1991 
Freud, Sigmund: Die Traumdeutung. Mit einem Nachwort von Hermann Beland. 
Frankfurt/Main 1991 (Leipzig 1899) 
Freud. 1994 
Freud, Sigmund: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. Biografisches 
Nachwort von Peter Gay. Frankfurt/Main 1994 (Leipzig Wien 1916-1917) 



 323 

Freud. 1994a 
Freud, Sigmund: Die Fixierung an das Trauma. Das Unbewusste, 1917. In: Freud. 
1994, S. 262-274 
Freud. 1994b 
Freud, Sigmund: Widerstand und Verdrängung, 1917. In: Freud. 1994, S. 275-289 
Freud. 1995 
Freud, Sigmund: Notiz über den Wunderblock, 1925. In: Fleckner (Hg.). 1995, S. 
226-232 
Fricke. 1996 
Fricke, Christiane: ,,Dies alles Herzchen wird einmal Dir gehören". Die 
Fernsehgalerie Gerry Schum 1968-1970 und die Produktion der Videogalerie Schum 
1970-1973. Frankfurt/Main Berlin Bern u. a. 1996 
Friedländer. 1999 
Friedländer, Saul: Kitsch und Tod. Der Widerschein des Nazismus. Erw. Neuaufl. 
Frankfurt/Main 1999 (Reflets du nazisme. Paris 1982) 
Friedrich. 2002 
Friedrich, Jörg: Der Brand. Deutschland im Bombenkrieg 1940-1945. Berlin 2002 
Fry. 1972 
Fry, Edward F.: Hans Haacke - Realzeitsystem. In: Hans Haacke. Werkmonographie. 
(Einl. Edward F. Fry). Köln 1972, S 8-22 
Fuchs. 1984 
Fuchs, Rudi: [...]. In: Ausst. Kat. Düsseldorf Paris Jerusalem. 1984, S. 6-16 
Fulda. 1974 
Fulda, F.: Grenze. In: Ritter (Hg.). 1974, S. 875-878 
Gaehtgens. 1996 
Gaehtgens, Thomas W.: Historienmalerei. Zur Geschichte einer klassischen 
Bildgattung und ihrer Theorie. In: Gaehtgens, Thomas W./Fleckner, Uwe (Hg.): 
Historienmalerei. Berlin 1996, S. 16-76 
Gallerano. 1999 
Gallerano, Nicola: Le avventure della continuità. In: La resistenza tra storia e 
memoria. Atti del convegno. Gallerano, Nicola (Hg.). Mailand 1999, S. 333-340 
Gamm. 1998 
Gamm, Hans-Jochen: Das Judentum. Akt. Neuaufl. Frankfurt/Main New York 1998 
Garton Ash. 1996 
Garton Ash, Timothy: Im Namen Europas. Deutschland und der geteilte Kontinent. 1. 
Dt. Aufl. München Wien 1993. Sonderausg. Frankfurt/Main 1996 (In Europe's Name. 
Germany and the divided continent. London. 1993) 
Gatti. 1983 
Gatti, Franco: Il fascismo giapponese. Mailand 1983 
Gavazzi. 1973 
Gavazzi, Gianni: Una scultura umana contro l'antisemitismo. In: La Gazzetta di 
Parma. 19.11.1971. Zitiert nach: Mauri. 1973, S. 58 
Gentile, E. 1998 
Gentile, Emilio: Il culto del littorio. La sacralizzazione della politica nell’Italia fascista. 
Bari 1998 
Gentile, G. 1926 
Gentile, Giovanni: Che cosa è il fascismo? In: Pagine fasciste. Fondamenti ideali. 
Dalla conferenza temata a Firenze nel Salone di Cinquecento, 08.03.1925. Rom 
1926, S. 7-53 



 324 

Gentilini. 1991 
Gentilini, Giovanni: 1968 - Die Dämmerung der Ideologien. In: Ausst. Kat. 
Düsseldorf. 1990, S. 44-48 
Germer. 1988 
Germer, Stefan: Haacke, Broodthaers, Beuys. In: October. Nr. 45. 1988, S. 63-66 
Germer/Preiss (Hg.). 1991 
Germer, Stefan/Preiss, Achim (Hg.): Giuseppe Terragni 1904-1943. Moderne und 
Faschismus in Italien. München 1991 
Germer. 1994 
Germer, Stefan: Das Jahrhundertding. Ansätze zu einer Theorie und Geschichte der 
Multiplen. In: Zdenek (Hg.). 1994, S. 17-73 
Germer. 1999 
Germer, Stefan: Die Wiederkehr des Verdrängten. Zum Umgang mit der deutschen 
Geschichte bei Georg Baselitz, Anselm Kiefer, Jörg Immendorf und Gerhard Richter. 
In: Bernard, Julia (Hg.): Germeriana. Unveröffentlichte oder übersetzte Schriften von 
Stefan Germer zur zeitgenössischen und modernen Kunst. Köln 1999, S. 39-63 
Geyer/Hansen. 1994 
Geyer, Michael/Hansen, Miriam: German - Jewish Memory and National 
Consciousness. In: Hartman (Hg.). 1994, S. 188-190 
Giammuso. o. J. 
Giammuso, Maurizio: La fabbrica degli artisti. L'accademia nazionale d'arte 
drammatica. Storia di cinquant'anni. o. O. o. J. 
Gibson. 1997 
Gibson, Ann Eden: Abstract Expressionism. Other Politics. Yale 1997 
Giesecke. 1991 
Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der Frühen Neuzeit. Eine historische Fallstudie 
über die Durchsetzung neuer Informations- und Kommunikationstechnologien. 
Frankfurt/Main 1991 
Gieseke/Markert. 1996 
Gieseke, Frank/Markert, Albert: Flieger, Filz und Vaterland. Eine erweiterte Beuys 
Biografie. Berlin 1996 
Ginsberg. 1998 
Ginsberg, Paul: Storia d'Italia 1943-1996. Turin 1998 
Gitay. 1998 
Gitay, Yehoshua (Hg.): Literary response to the Holocaust 1945-1995. San Francisco 
1998 
Glenn. 1991 
Glenn, Constance W.: Amerikanische Pop-Art: Wie der Mythos geschaffen wurde. In: 
Ausst. Kat. London Köln. 1991/1992, S. 31-41 
Gockel. 1998 
Gockel, Cornelia: Zeige Deine Wunde. Faschismusrezeption in der deutschen 
Gegenwartskunst. München 1998 
Godfrey. 1998 
Godfrey, Tony: Conceptual art. London 1998 
Goetschel. 1997 
Goetschel, Willi: Zur Sprachlosigkeit von Bildern. In: Köppen/Scherpe (Hg.). 1997,  
S. 131-143 
Gohr. 1997 
Gohr, Siegfried: „Die Wunde" - ein Leitmotiv für die Betrachtung der deutschen 
Kunst. In: Ausst. Kat. Berlin. 1997/1998, S. 22-31 



 325 

Goldberg. 1976 
Public perfomances: Private memory. RoseLee Goldberg with Laurie Anderson, Julia 
Heyward and Adrian Piper. In: Studio International. Journal of Modern Art. Juli-
August 1976. Bd. 192. Nr. 982, S. 19-23 
Goldberg. 1996 
Goldberg, RoseLee: Performance art from Futurism to the present, 1979. Überarb. 
und erw. Ausg. New York 1988. New York 1996 
Goldberg. 1998 
Goldberg, RoseLee: Performance. Live Art since the 60's. London 1998 
Goldhagen. 1996 
Goldhagen, Daniel Jonah: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche 
und der Holocaust. Berlin 1996 (Hitler's Willing Executioners. New York 1996) 
Graevenitz. 1983 
Graevenitz, Antje von: Erlösungskunst oder Befreiungspolitik: Wagner und Beuys. In: 
Ausst. Kat. Berlin. 1983/1984, S. 38-47 
Graevenitz. 1989 
Graevenitz, Antje von: Rites of Passages in Modern Art. In: Lavin, Irving (Hg.): World 
Art. Themes of Unity in Diversity. Acts of the XXVIth. International Congress of the 
History of Art. Bd. III. Washington London 1989, S. 485-492 
Graevenitz. 1993 
Graevenitz, Antje von: Die Moral von Truisms, Abstracts and Sound Bites. In: Ausst. 
Kat. Wien Frankfurt/Main. 1993/1994, S. 219-238 
Graevenitz. 2000 
Graevenitz, Antje von: Persönliche Antworten auf die heillose Geschichte einiger 
deutscher Künstler nach 1945. In: Verarbeitung. 2000, S. 124-153 
Grasskamp. 1995 
Grasskamp, Walter: Der Lange Marsch durch die Illusionen. Über Kunst und Politik. 
München 1995 
Grimminger (Hg.). 2000 
Grimminger, Rolf (Hg.): Kunst Macht Gewalt. Der ästhetische Ort der Aggressivität. 
München 2000 
Grinten. 1996 
Grinten, Franz Joseph van der: Beuys Beitrag zum Wettbewerb für das 
Auschwitzmonument. In: Joseph Beuys. Symposium Kranenburg 1995. Förderverein 
Museum Schloss Moyland e.V. (Hg.). Basel 1996, S. 199-203 
Grispigni. 1991 
Grispigni, Marco: Generazione, politica e violenza. Il '68 a Roma. In: Agosti, 
Aldo/Passerini, Luisa/Tranfaglia, Nicola (Hg.): La cultura e i luoghi del'68. Atti del 
convegno di studi organizzato dal Dipartimento di Storia dell'Università di Torino. 
Mailand 1991, S. 293-306 
Groblewski. 1993 
Groblewski, Michael: ,,...eine Art Ikonographie im Bilde". Joseph Beuys - Von der 
Kunstfigur zur Kultfigur? In: Groblewski, Michael/Bätschmann, Oskar (Hg.): Kultfigur 
und Mythenbildung. Das Bild vom Künstler und sein Werk in der zeitgenössischen 
Kunst. Berlin 1993, S. 37-68 
Guerri. 1995 
Guerri, Giordano Bruno: Fascisti. Gli italiani di Musolini. Il regime degli italiani. 
Mailand 1995 
Haacke. 1972 
Hans Haacke: John Weber Gallery Visitors Profile. Unlimited Edition of Xerox 
Copies. Copyrigth 1973: Hans Haacke. Ausstellungsdauer 07.-24.10.1972. o. A. 



 326 

Haacke. 1989 
Haacke, Hans: Und Ihr habt doch gesiegt. In: October. Nr. 48. Frühjahr 1989,  
S. 79-87 
Haacke. 1993a 
Haacke, Hans: Gondola! Gondola! In: Ausst. Kat. Venedig. 1993b, S. 7-17 
Haacke. 1993b 
Haacke, Hans: Silberblick. In: Ausst. Kat. Venedig. 1993b, S. 108-109 
Haacke. 1993c 
Haacke, Hans: „Die Freiheit wird jetzt einfach gesponsert - aus der Portokasse". In: 
Ausst. Kat. Venedig. 1993b, S. 89-90 
Haacke. 1995 
Haacke, Hans: Und Ihr habt doch gesiegt, 1988. In: Haacke/Bourdieu. 1995,  
S. 82-85 
Haacke. 1996 
Haacke, Hans: La cultura dei tempi moderni. Und die Antworten auf diese Replik. In: 
Museumskunde. Bd. 61. Nr. 2. 1996, S. 133-134 und S. 135-145 
Haacke. 1997 
Friedl, Peter/Schöllhammer, Georg: Der Haacke Effekt. Ein Gespräch mit Hans 
Haacke. In: Springer. Hefte für Gegenwartskunst. Bd. 3. Nr. 3. 1997, S. 34-41 
Haacke. 1999 
Wem gehört das Volk? Ein Gespräch mit Hans Haacke von Matthias Flügge und 
Michael Freitag. In: Neue Bildende Kunst. Zeitschrift für Kunst und Kritik. Nr. 7. 
Dezember 1999, S. 22-24 
Haacke. 2000 
Haacke, Hans: Der Bevölkerung. Das Projekt. In: Diers/König. 2000, S. 83-92 
Haacke. 2000 II 
Ganz oben. Ein Faxinterview mit Hans Haacke von Astrid Wege. In: Texte zur Kunst. 
Bd. 10. Nr. 38. Juni 2000, S. 38-49 
Haacke/Bourdieu. 1995 
Pierre Bourdieu/Hans Haacke. Freier Austausch. Für die Unabhängigkeit der 
Phantasie und des Denkens. Frankfurt/Main 1995 
Haacke/Bourdieu. 1995a 
Bourdieu, Pierre/Haacke, Hans: Eine unverstellte Sprache. In: Haacke/Bourdieu 
1995, S. 105-116 
Haberl. 1974 
Haberl, Horst Gerhard: Kunst als LebensRitual. Art as Living Ritual. Steirischer 
Herbst. Graz 1974 
Halbwachs. 1995 
Halbwachs, Maurice: Das kollektive Gedächtnis und der Raum, 1939. In: Fleckner 
(Hg.). 1995, S. 276-296 
Hapgood. 1994 
Hapgood, Susan: Neo-Dada. In: Ausst. Kat. Scottsdale New York Houston u.a. 1994-
1996, S. 11-65 
Harlan u. a. (Hg.). 1976 
Harlan, Volker/Rappmann, Rainer/Schata, Peter (Hg.): Soziale Plastik. Materialien zu 
Joseph Beuys. Achberg 1976 
Harlan u. a. (Hg.). 1984 
Harlan, Volker/Rappmann, Rainer/Schata, Peter (Hg.): Soziale Plastik. Materialien zu 
Joseph Beuys. Erw. und erg. Aufl. Achberg 1984 
Harten. 1984 
Harten, Jürgen: Malerei der verbrannten Erde, 1974. In: Ausst. Kat. Düsseldorf Paris 



 327 

Jerusalem. 1984, S. 53-55 
Harten. 1984a 
Harten, Jürgen: Sulamith. In: Ausst. Kat. Düsseldorf Paris Jerusalem. 1984, S. 130 
Hartman (Hg.). 1994 
Hartman, Geoffrey (Hg.): Holocaust remembrance: the shapes of memory. 
Cambridge (Massachusetts) 1994 
Haubl (Hg.). 2003 
Haubl, Rolf (Hg.): Über Lebensgeschichten: Trauma und Erzählung. Gießen 2003 
Hauser. 1973 
Hauser, Arnold: Kunst und Gesellschaft. München 1973 
Hegel. 1980 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Logik. In: Hegel: Sämtliche Werke. Glickner, H. 
(Hg.). 1958, S. 194 
Hegyi. 1997 
Hegyi, Lóránd: Minimalia - Attraverso l'esempio di Lucio Fontana e Piero Manzoni. In: 
Ausst. Kat. Venedig. 1997b, S. XXVIII-XXXI 
Hegyi. 2001 
Hegyi, Lóránd: Die Macht der Dinge. Pop-Art, Nouveau Réalisme, Hyperrealimus. In: 
Ausst. Kat. Klagenfurt. 2001, S. 9-16 
Heidegger. 1992 
Heidegger, Martin: Was ist das - die Philosophie? Pfullingen 1956. Pfullingen 1992 
Heidegger. 1993 
Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Halle a. d. Saale 1927. Tübingen 1993 
Heidegger. 1997 
Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes, 1936. Stuttgart 1960. Stuttgart 
1997 
Heimrod u. a. (Hg.). 1999 
Heimrod, Ute/Schlusche, Günter/Seferens, Horst (Hg.): Denkmalstreit - Das 
Denkmal? Die Debatte um Das Denkmal für die ermordeten Juden Europas. Eine 
Dokumentation. Berlin 1999 
Hemken (Hg.). 1996 
Hemken, Kai-Uwe (Hg.): Gedächtnisbilder. Vergessen und Erinnern in der 
Gegenwartskunst. Leipzig 1996 
Henderson. 1968 
Henderson, Joseph L.: Der moderne Mensch und die Mythen. In: Jung (Hg.). 1968, 
S. 128-129 
Herzogenrath (Hg.). 1973 
Herzogenrath, Wulf (Hg.): Selbstdarstellungen. Künstler über sich. Düsseldorf 1973 
Hesse. [1991] 
Hesse, Eva: Die Achse Avantgarde - Faschismus. Reflexionen über Filippo 
Tommaso Marinetti und Ezra Pound. Zürich [1991] 
Heusch. 1997 
Heusch, Luc de: Der mythische Ursprung der Cobra-Bewegung. In: Ausst. Kat. 
Lausanne München Wien. 1997/1998: Cobra. CO penhagen BR üssel A msterdam. 
Musée Cantonal des Beaux-Arts, Lausanne. 1997. Kunsthalle der Hypo-
Kulturstiftung, München. 1997-1998. Kunsthaus, Wien. 1998. München 1997,  
S. 17-27 
Hillel/Henry. o. J. 
Hillel, M./Henry, C.: Le lacrime del Reichsführer SS. In: Imprinting. o. J., S. 108-112 
Hoffman (Hg.). 1989 
Hoffman, Katherine (Hg.): Collage. Critical views. London 1989 



 328 

Hoffmann, H. 1934a 
Hoffmann, Heinrich: Jugend um Hitler. Berlin 1934 
Hoffmann, H. 1934b 
Hoffmann. Heinrich: Hitler wie ihn keiner kennt. Mit einem Vorwort von Baldur von 
Schirach. Berlin 1934 
Hoffmann, J. 2000 
Hoffmann, Justin: „Man zerknicke und turbuliere". Kurt Schwitters und die 
Aktionskunst der sechziger Jahre. In: Ausst. Kat. Hannover Düsseldorf München. 
2000/2001, S. 302-309 
Hofstätter. 1980 
Hofstätter, Hans H.: Der Gekreuzigte ist allgegenwärtig. In: Schmied, Wieland (Hg.): 
Zeichen des Glaubens - Geist der Avantgarde. Religiöse Tendenzen in der Kunst 
des 20. Jahrhunderts. Stuttgart 1980, S. 80-82 
Horkheimer/Adorno. 2000 
Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente. 1. Ausg. New York 1944. Frankfurt/Main 1969. 12. Aufl. Frankfurt/Main 
2000 
Howell. 1978 
Howell, John: Concept in Performance. In: Jappe, E. 1978, S. 4 
Huber. 2003 
Huber, Gabriele: Enrico Baj und die künstlerische Avantgarde 1945-1964. Habil. Uni 
Kassel 1996. Berlin 2003 
Hughes. 1999 
Hughes, Henry Meyric: La Casa. In: Ausst. Kat. Wien. 1999, S. 55-63 
Huyssen. 1989 
Huyssen, Andreas: Anselm Kiefer: The Terror of History, the Temptation of Myth. In: 
October. Nr. 48. Frühling 1989, S. 25-45 
Imprinting. o. J. 
IMPRINTING. Sperimentazione e linguaggio sul (dentro il) linguaggio. Dezember 
1975-März 1979. Benveduti, Maurizio C./Catalano, Tullio/Falasca, Franco (Hg.). Rom 
o. J. 
Inga-Pin. 1978 
Inga-Pin, Luciano: Performances, happenings, actions, events, activities, 
installations...Padova 1978 
Isgrò. 1976 
Emilio Isgrò. Menna, Filiberto/Centro Studi ed Archivio della Comunicazione 
Università di Parma (Hg.). Parma 1976 
Isgrò. 1976a 
Isgrò, Emilio: Autointervista. In: Tempo Illustrato, 12.12.1971. Zitiert nach: Isgrò. 
1976, S. 60 
Jacobson (Hg.). 1997 
Jacobson, Wolfgang (Hg.): Georg Wilhelm Pabst. Berlin 1997 
Jappe, E. (Hg.). 1978 
Jappe, Elisabeth (Hg.): Theater Performance Workshop. Veranstaltet vom Senator 
für Wissenschaft und Kunst. Bremen o. J. 
Jappe, E. 1978a 
Jappe, Elisabeth: Visuelles Theater. In: Jappe, E. (Hg.). 1978, S. 5 
Jappe, E. 1993 
Jappe, Elisabeth: Performance, Ritual, Prozess. Handbuch der Aktionskunst in 
Europa. München New York 1993 



 329 

Jappe, G. 1976 
Jappe, George: Performance in Germany: An introduction. In: Studio International. 
Journal of Modern Art. Bd. 192. Nr. 982. Juli-August 1976, S. 59 
Jeismann (Hg.). 1999 
Jeismann, Michael (Hg): Mahnmal Mitte. Eine Kontroverse. Köln 1999 
Joachimides. 1982 
Joachimides, Christos M.: Achill und Hector vor den Mauern von Troja. In: Ausst. 
Kat. Berlin. 1982/1983, S. 9-10 
Jocks. 2000 
Jocks, Heinz-Norbert: Im Angesicht der Zeit. Ein Exkurs über Zeit, Existenz und 
Kunst. In: Kunstforum International. Bd. 150. April-Juli 2000, S. 54-79 
Jones. 1998 
Jones, Amelia: body art/performing the subject. University of Minnesota 1998 
Jung (Hg.). 1968 
Jung, Carl Gustav (Hg.): Der Mensch und seine Symbole. Texte: Marie-Louise von 
Franz, Joseph L. Henderson, Jolande Jacobi und Aniela Jaffé. Olten 
Freiburg/Breisgau 1968 (Man and his symbols. London 1964) 
Jürgens-Kirchhoff. 1993 
Jürgens-Kirchhoff, Annegret: Schreckensbilder. Krieg und Kunst im 20. Jahrhundert. 
Habil. Universität Münster. Berlin 1993 
Kamper. 2002 
Kamper, Dietmar: Der Körper, das Wissen, die Stimme und die Spur. In: Belting u. a. 
(Hg.). 2002, S. 167-169 
Kapp (Hg.). 1994 
Kapp, Volker (Hg.): Italienische Literaturgeschichte. 2. verb. Aufl. Stuttgart Weimar 
1994 
Kasher. 1991 
Kasher, Steven: The Art of Hitler. In: October. Nr. 59. Winter 1991, S. 49-85 
Kat. der Manifestationen. Venedig. 1974 
La Biennale. Cataloghi delle manifestazioni. Per una cultura democratica e 
antifascista. Venedig 1974 
Kiefer. 1975 
Anselm Kiefer. Zwischen Sommer und Herbst 1969 habe ich die Schweiz, Frankreich 
und Italien besetzt. Ein Paar Fotos. In: Interfunktionen. Zeitschrift für neue Arbeiten 
und Vorstellungen. Buchloh, Benjamin H. D (Hg.). Nr. 12. Köln 1975, S. 133-143 
Kiefer. 1987 
A call to history. Interview Steven Henry Madoff - Anselm Kiefer. In: Art News. Bd. 
86. Nr. 8. Oktober 1987, S. 125-130 
Kiefer. 1987 II 
Anselm Kiefer: Martin Heidegger 1976. Courtesy Marian Goodman Gallery, New 
York. München 1987 
Kiefer. 1990 
Anselm Kiefer. Mohn und Gedächtnis. Verein der Freunde des Israel-Museums in 
Jerusalem e.V., Berlin (Hg.). Berlin Bielefeld 1990 
Kinkel. 2002 
Kinkel, Lutz: Die Scheinwerferin. Leni Riefenstahl und das Dritte Reich. Hamburg 
Wien 2002 
Kipphoff. 1984 
Kipphoff, Petra: Verbrannte Erde und gestürzter Trommler. Zwei Künstler des 
deutschen Dilemmas. In: Die Zeit. Nr. 16. 13.04.1984, S. 43-44 



 330 

Kivelitz. 1999 
Kivelitz, Christoph: Die Propagandaausstellungen in europäischen Diktaturen: 
Konfrontation und Vergleich. Nationalsozialismus in Deutschland, Faschismus in 
Italien und die UdSSR der Stalinzeit. Diss. Humboldt Universität Berlin. Bochum 
1999 
Kleeblatt. 2002 
Kleeblatt, Norman L: Maciej Toporowicz. Fascinating Fascism: Then or Now. 
Eternity#14, 1991. In: Ausst. Kat. New York. 2002, S. 123-124 
Kleyn. 1978 
Kleyn, Robert: From Opera to Body Art. Performance Art in Italy. In: Vanguard. The 
Vancouver Art Gallery. Bd. 7. Nr. 6. September 1978, S. 15 
Kluge. 1963 
Kluge, Friedrich: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Mitzka, 
Walther (Hg.). 1. Aufl. 1883. 19. Aufl. Berlin 1963 
Kneubühler. 1985 
Kneubühler, Theo: Malerei als Wirklichkeit. Baselitz, Höcklemann, Kiefer u a. Berlin 
1985 
Knobeloch. 1996 
Knobeloch, Heinz: Subjektivität und Kunstgeschichte. Habil. Universität Essen. Köln 
1996 
König (Hg.). 1975 
König, Kasper (Hg.): Hans Haacke. Framing and Being Framed. 7 Works 1970-75. 
Halifax New York 1975 
Konzentrationslager. 1992 
Konzentrationslager. Dokumente F 321 für den internationalen Gerichtshof in 
Nürnberg. Französisches Büro des Informationsdienstes über Kriegsverbrechen 
(Hg.). Überarb.: Neitzke. Peter/Weinmann, Martin. 1. Aufl. Paris 1945. 1. Dt. Aufl. 
Baden Baden 1947. 7. Aufl. Frankfurt/Main 1992 
Köppen (Hg.). 1993 
Köppen, Manuel (Hg.): Kunst und Literatur nach Auschwitz. Berlin 1993 
Köppen/Scherpe (Hg.). 1997 
Köppen, Manuel/Scherpe, Klaus R. (Hg.): Bilder des Holocaust. Literatur - Film – 
Bildende Kunst. Köln Weimar Wien 1997 
Köppen/Scherpe. 1997 
Köppen, Manuel/Scherpe, Klaus R.: Zur Einführung: Der Streit um die Darstellbarkeit 
des Holocaust. In: Köppen/Scherpe (Hg.). 1997, S. 1-12 
Kosuth. 1991 
Joseph Kosuth. Kein Ausweg. Ostfildern-Ruit 1991 
Kowalke (Hg.). 1980 
Kowalke, Hartmut (Hg.): Hanna Abramovic/Ulay. Ulay/Marina Abramovic. Relation 
Work and Detour. Amsterdam 1980 
Kracauer. 1996 
Kracauer, Sigfried: Theorie des Films. Die Errettung der äußeren Wirklichkeit. 1. Dt. 
Aufl. Frankfurt/Main 1964. 1. v. Verf. rev. Übers. Frankfurt/Main 1985. 3.Aufl. 
Frankfurt/Main 1996 (Theorie of the film. The redemption of the physical reality. New 
York 1960) 
Kraft. 1995 
Kraft, Hartmut: Über innere Grenzen. Initiation in Schamanismus, Kunst, Religion 
und Psychoanalyse. München 1995 
Kraft. 1998 
Kraft, Hartmut: Grenzgänger zwischen Kunst und Psychiatrie. Köln 1998 



 331 

Kramer. 1997 
Kramer, Mario: Joseph Beuys Auschwitz Demonstration 1956-1964. In: Ausst. Kat. 
Berlin. 1997/1998, S. 293-307 
Krauss. 2000 
Krauss, Rosalinde E.: Die Originalität der Avantgarde und andere Mythen der 
Moderne. Wolf, Herta (Hg. u. Vorwort). Amsterdam Dresden 2000 (Geschichte und 
Theorie der Fotografie, Bd. 2) 
Krauss. 2000a 
Krauss, Rosalind E.: Anmerkungen zum Index: Teil 1, 1976. In: Krauss. 2000, S. 
249-264 
Kristeva. 1978 
Kristeva, Julia: Un linguaggio che parla l'innominabile. Violenza contro la donna? In: 
AutTrib. 1978a, o. S. 
Kube Ventura. 1999 
Kube Ventura, Holger: Avantgarde, die Revolution, die Linke [sic] - und ihre 
Liebhaber. In: Texte zur Kunst. Bd. 9. Nr. 34. Juni 1999, S. 40-54 
Kultermann. 1980 
Kultermann, Udo: Towards a definition of intermedia. In: Theoretical analysis of the 
intermedia art form. The Salomon R. Guggenheim Museum (Hg.). New York 1980,  
o. S. 
Kultermann. 1998 
Kultermann, Udo: Kleine Geschichte der Kunsttheorie. Von der Vorgeschichte bis zur 
Gegenwart. 2. überarb. und erw. Aufl. Darmstadt 1998 
Kuspit. 1995 
Kuspit, Donald: Signs of psyche in modern and postmodern art. Cambridge New 
York Melboume 1993. Nachdruck 1995 
Kuspit. 1995 II 
Kuspit, Donald: Joseph Beuys: the Body of the Artist. 1991. In: Thistlewood, David 
(Hg.): Joseph Beuys. Diverging critiques. Tate Gallery Critical Forum Series. Bd. 2. 
Liverpool 1995, S. 95-105 
Kuspit. 1997 
Kuspit, Donald: Dialektik der Dekadenz. Die Last der Geschichte in der 
zeitgenössischen Kunst. Bonn 1997 
Lacan. 1998 
Lacan, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion. In: Ders.: Schriften. 
Haas, Norbert (Hg.). Bd. 1. Olten Freiburg/Breisgau 1973, S. 63-70 
Laermann. 1993 
Laermann, Klaus: „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch“. 
Überlegungen zu einem Darstellungsverbot. In: Köppen (Hg.). 1993, S. 11- 15 
Lancioni (Hg.). 1995 
Lancioni, Daniela (Hg.): ROMA in MOSTRA 1970 1979. Materiali per la 
Documentazione di mostre, azioni, performance e dibattiti. Palazzo delle Esposizioni. 
Rom 1995 
Lane. 1973 
Lane, John Francis: A theatre invokes the fascist era. In: Daily American, Rom. Zitiert 
nach: Mauri. 1973, S. 26 
Lang, B. 2000 
Lang, Berel: Holocaust representation: art within the limits of history and ethics. 
Baltimore 2000 



 332 

Lang, W. 1995 
Lang, Walther K.: Der Tod und das Bild. Todesevokationen in der zeitgenössischen 
Kunst 1975-1990. Berlin 1995 
Lange, B. 1999 
Lange, Barbara: Joseph Beuys. Richtkräfte einer neuen Gesellschaft. Der Mythos 
vom Künstler als Gesellschaftsreformer. Berlin 1999 
Lange, C. 1999 
Lange, Christoph: Alles hat seine Zeit. Zur Geschichte des Begriffs kairos. In: Ausst. 
Kat. Kassel. 1999, S. 9-11 
Lanzmann. 1985 
Lanzmann, Claude: Shoah. On oral history of the holocaust: The complete text of the 
film. Vorw.: Simone de Beauvoire. New York 1985 
Laplanche/Pontalis (Hg.). 1996 
Laplanche, J./Pontalis, J.-B. (Hg.): Das Vokabular der Psychoanalyse. 1. Aufl. 
Frankfurt/Main 1972. 13. Aufl. Frankfurt/Main 1996 
La Serata. 1991 
La serata futurista al Bonacossi. La cronaca - il grande successo. In: Di Ferrara o 
della Democrazia, 26.11.1911, Nr. 83. Reproduktion in: Caruso, Luciano (Hg.): 
Dossier Futurista 1910-1919. Bd. 1. Florenz 1991-1995, o. S. 
Laura. 2000 
Laura, Ernesto G.: Le stagioni dell'aquila: Storia dell'Istituto LUCE. Rom 2000 
L'autoportrait. 1986 
L'autoportrait a l'age de la photographie. Lausanne 1986 
Lebel. 2003 
Lebel, Jean-Jacques: Ce que j'ai cru voir. In: Ausst. Kat. Le Fresnoy. 2003, S. 16-20 
Lee. 1999 
Lee, Anthony W.: Painting on the left. Diego Rivera, radical politics and San 
Francisco's public murals. Berkeley Los Angeles London 1999 
Legenda. 1969 
Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Übers.: Richard Benz. 1. Aufl. 
Heidelberg 1955. Köln Olten 1969 
Le Goff. 1999 
Le Goff, Jacques: Geschichte und Gedächtnis. Berlin 1999 (Storia e memoria. Turin 
1977) 
Lehmbruch. 1995 
Lehmbruch, Hans: ACROPOLOS GERMANIAE. Der Königsplatz - Forum der 
NSDAP. In: Bürokratie und Kult. Das Parteizentrum der NSDAP am Königsplatz in 
München. Geschichte und Rezeption. München Berlin 1995, S. 17-45 
Leiser. 1996 
Leiser, Erwin: Holocaust und Film. In: Erdle/Weigel (Hg.). 1996, S. 91-117 
Levi. 1958 
Levi, Primo: Se questo è un uomo. Turin 1958 
Levi. 1994 
Levi, Primo: Wiedersehen mit dem Konzentrationslager. In: Young (Hg.). 1994,  
S. 163 
Lévi-Strauss. 1968 
Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Frankfurt/Main 1968 (La pensée sauvage. 
Paris 1962) 
Lévi-Strauss. 1971 
Lévi-Strauss, Claude: Strukturale Anthropologie. 1. Dt. Aufl. Frankfurt/Main 1967. 
Frankfurt/Main 1971 (Anthropologie structurale. Paris 1958) 



 333 

Lewis. 1979 
Lewis, Glenn: Performance notes from the Western Front. In: Bronson, A. A./Gale, 
Peggy (Hg.): Performance by Artists. Toronto 1979, S. 270-287 
Lexicon. 1994 
Lexicon iconographicum mythologiae classicae (LIMC). Bd. 7. 1. Oidipous - Theseus. 
Zürich München 1994 
Lezione. 1973 
Per la lezione di fascismo schiaffi fuori programma. In: Paese Sera. 06.04.1971. 
Zitiert nach: Mauri. 1973, S. 29 
Lil. 1995 
Lil, Kira van: Wo sonst ist das Leben zu finden? Die Bedeutung der kulturellen 
Tradition im Werk von Jannis Kounellis. In: Ausst. Kat. Hamburg. 1995/1996,  
S. 48-57 
Lippard/Chandler. 1999 
Lippard, Luca R./Chandler, John: The dematerialization of Art. In: Alberro/Stimson 
(Hg.). 1999, S. 46-50 
List. 1995 
List, Elisabeth: Das Schöne, das Heilige, der Körper. In: Ausst. Kat. Wien 1995/1996, 
S. 59 -70 
List. 1996 
List, Elisabeth: Der subversive Leib. Über die körperlichen Wurzeln von Widerstand 
und Kreativität. In: Wilhelm, Karin (Hg.): Kunst als Revolte? Von der Fähigkeit der 
Künste, Nein zu sagen. Gießen 1996, S. 8-27 
Livingston, A./ Livingston, I. 1992 
Livingston, Alan/Livingston, Isabella: The Thames and Hudson Encyclopedia of 
Graphic Design and Designer. London 1992 
Lomas. 2000 
Lomas, David: The haunted self. Surrealism, psychoanalysis, subjectivity. New 
Haven London 2000 
Lopez-Pedraza. 1996 
Lopez-Pedraza, Rafael: Anselm Kiefer After the Catastrophe. London 1996 
Lorenz. 1995 
Lorenz, Inge: Zur Gesamtinstallation des Block Beuys in Darmstadt. In: Vorträge zum 
Werk von Joseph Beuys. Arbeitskreis Block Beuys, Darmstadt (Hg.). Darmstadt 
1995, S. 9-18 
Loyola. 1961 
Loyola, Ignatius von: Geistliche Übungen. Alfred Feder S. J. (Übers.). Emmerich 
Raitz von Frentz, S. J (Hg.). 13. Aufl. Freiburg Basel Wien 1961 
Lugli. 2000 
Lugli, Adalgisa: Assemblage. Vorw.: Florian Rodari. Paris 2000 
Lunghi. 1999 
Lunghi, Enrico: Anmerkungen zur Arbeit von Maurizio Cattelan (mit Verweisen auf 
Gabriel Orozco), um zu versuchen, zu verstehen, ob .... In: Ausst. Kat. Wien. 1999, 
S. 147-151 
Lussana. 2000 
Lussana, Fiamma: Memoria e memorie nel dibattito storiografico. In: Studi Storici. 
Rivista trimestrale dell'Istituto Gramsci. Nr. 4. Oktober-November 2000, S. 1047-1081 
Lutz, B. (Hg.). 1999 
Lutz, Bernhard (Hg.): Die großen Philosophen des 20. Jahrhunderts. Biografisches 
Lexikon. München 1999 



 334 

Lutz, M. 1979 
Lutz, Meinhold: Die Kriegerdenkmalsentwürfe von Wilhelm Kreis. In: 
Hinz/Mittig/Schäche/ Schönberg (Hg.): Die Dekoration der Gewalt. Kunst und Medien 
im Faschismus. Gießen 1979, S. 185-196 
Lyotard. 1988 
Lyotard, Jean-Francois: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?, 1985. In: 
Welsch (Hg.) 1988, S. 193-203 
Lyotard. 1995 
Lyotard, Jean-Francois: Streitgespräche oder: Sprechen nach Auschwitz. Pribersky, 
Andreas (Hg.). 2. Aufl. Grafenau 1995 
Maffina. 1973 
Maffina, G. F.: Luigi Russolo e l'arte dei rumori con tutti gli scritti musicali. Turin 1973 
Mai (Hg.). 1990 
Mai, Ekkehard (Hg.): Historienmalerei in Europa. Paradigmen in Form, Funktion und 
Ideologie. Mainz 1990, S. 407-422 
Malsch. 1989 
Malsch, Friedemann: Filiberto Menna. In: Kunstforum. Bd. 100. April-Mai 1989,  
S. 517 
Mangoni. 1994 
Mangoni, Luise: Civilità della crisi. Gli intellettuali tra fascismo e antifascismo. In: 
Storia dell' Italia repubblicana. Bd. 1: La costruzione della democrazia dalla caduta 
del fascismo agli anni cinquanta. Turin 1994, S. 590-710 
Manifest. 1981 
Zweites Manifest des Nouveau Réalisme: Bei vierzig Grad über Dada. In: Ausst. Kat. 
Köln. 1981a, S. 246-247 
Mantelli. 1998 
Mantelli, Brunello: Kurze Geschichte des italienischen Faschismus. Berlin 1998 (La 
nascita del fascismo. Mailand 1994) 
Manzoni. 1967 
Manzoni, Piero: Alcune Realizzazioni. Alcuni esperimenti. Alcuni progetti. In: Ausst. 
Kat. Mailand 1967. Piero Manzoni. Galerie Scheinwiller. Mailand 1967, S. 29 
Manzoni. [1990] 
Piero Manzoni. Archivio Generale Piero Manzoni. Bd. 1. Schubert, Gianni (Hg.). 
Mailand [1990] 
Marcuse. 1973 
Marcuse, Herbert: Philosophie und kritische Theorie. In: ders.: Kultur und 
Gesellschaft.  Bd. 1. Frankfurt/Main 1965. Franfurt/Main 1973. S. 102-127 
Marcuse. 1977 
Marcuse, Herbert: Die Permanenz der Kunst. Wider eine bestimmte marxistische 
Ästhetik. München Wien 1977 
Margalit. 2000 
Margalit, Avishai: Ethik der Erinnerung. Max Horkheimer Vorlesungen. 
Frankfurt/Main 2000 
Marinetti. 1968 
Opere di Filippo Tommaso Marinetti. Teoria e invenzione futurista. Vorw.: Aldo 
Palazzeschi. Mailand 1968 
Marinetti. 1968a 
Marinetti/Settimelli/Corra: Manifesto del teatro futurista sintetico. (Atecnico-dinamico-
simultaneo-autonomo-alogico-irreale). Mailand 11.01.-18.02.1915. In: Marinetti 1968, 
S. 97-104 



 335 

Marinetti. 1968b 
Marinetti, F. T.: Il Teatro di Varietà. Pubblicato dal Daily-Mail 21.11.1913. In: Marinetti 
1968, S. 70-79 
Markowitsch. 2002 
Markowitsch, Hans J.: Dem Gedächtnis auf der Spur. Vom Erinnern und Vergessen. 
Darmstadt 2002 
Marquard. 1983 
Marquard, Odo: Gesamtkunstwerk und Identitätssystem. Überlegungen im Anschluss 
an Hegels Schellingkritik. In: Ausst. Kat. Zürich Düsseldorf Wien. 1983, S. 40-51 
Marquard. 1994 
Marquard, Odo: Entpflichtete Repräsentation und entpolitisierte Revolution. 
Philosophische Bemerkung über Kunst und Politik. In: Heidenreich, Bernd (Hg.): 
Kunst und Politik. Eine Vortragsreihe. Wiesbaden 1994, S. 79-91 
Marramao. 1990 
Marramao, Giacomo: Heidegger e la questione tedesca. In: ArteTra. Periodico d'Arte 
et Architettura. Bd. 2. Nr. 2. Mai 1990, S. 12-13 
Marramao. 1992 
Marramao, Giacomo: Minima Temporalia. Zeit - Raum - Erfahrung. Engelmann, Peter 
(Hg.). Wien 1992 (Minima temporalia. Tempo - Spazio - Esperienza. Mailand 1990) 
Marramao. 1997 
Marramao, Giacomo: Für Fabio Mauri. Doppelte Bewegung. In: Ausst. Kat. 
Klagenfurt. 1997, S. 50-60 
Martin (Hg.). 1989 
Martin, Bernd (Hg.): Heidegger und das Dritte Reich. Ein Kompendium. Darmstadt 
1989 
Martini. 1973 
Martini, Stelio: Il cereo generale di Mauri. In: Il Giorno. 10.04.1971. Zitiert nach: 
Mauri. 1973, S. 29 
Masciotta. 1969 
Masciotta, Michelangelo: Dizionario di termini artistici. Florenz 1969 
Masini. 1989 
Masini, Lara-Vinca: Arte Contemporanea. La linea dell'unicità. Arte come volontà e 
non rappresentazione. Bd. 2. Florenz 1989 
Masini. 1989a 
Masini, Lara-Vinca: Arte come volontà e non rappresentazione. Joseph Beuys: Arte e 
ideologia - Arte e antropologia. In: Masini. 1989, S. 1045-1085 
Matzner (Hg.). 2001 
Matzner, Florian (Hg.): Public Art. Kunst im öffentlichen Raum. Ostfildern-Ruit 2001 
Mauri. o. J. 
Mauri, Fabio: Le piccoli Provinciali. Rom o. J. 
Mauri. o. J. II 
Mauri, Fabio: Lezione d'inglese. Einleitung: Alberto Boatto. Bemerkung: Giorgio 
Pressburger. o. O. o. J. 
Mauri. 1942 
Mauri, Fabio: Della Parola. In: Il Setaccio. Nr. 2. Dezember 1942, S. 8 
Mauri. 1943 
Mauri, Fabio: Il pubblico o degli intenditori. In: Il Setaccio. Nr. 4. Februar 1943, S. 18 
Mauri. 1960 
Fabio Mauri. In: Vivaldi. 1960, S. 37-40 
Mauri. 1968 
Mauri, Fabio: Delirio di vita civile. In: Quindici. Nr. 9. März-April 1968, S. 4 



 336 

Mauri. 1969 
Mauri, Fabio: Visione di Buñuel. In: Quindici. Nr. 16. März 1969, S. 23-24 
Mauri. 1969 II 
Fabio Mauri. Interview mit René Blouin. In: Parachute. Nr. 14. 1969, S. 25-27 
Mauri. 1972 
Mauri, Fabio: note su „zeichen-ung". In: Proposta. Oktober 1972, S. 36-38 
Mauri. 1973 
Mauri, Fabio: Der politische Ventilator - D. P .V. Künstlerzeitschrift. Mauri, Achille 
(Hg.). Mailand November 1973 
Mauri. 1973a 
Mauri, Fabio: Ebrea, 1971. In: Mauri. 1973, S. 40 
Mauri. 1973b 
Mauri, Fabio: Appunti di Fabio Mauri. Note tecniche, comunque disorganiche 
sull'azione Che cosa è il fascismo (dal ciclostilato distribuito la sera del 2. aprile 1971 
a Roma). In: Mauri. 1973, S. 12 
Mauri. 1973c 
Mauri, Fabio: Che cosa è il fascismo. Festa in onore di Generale Ernst von Hussel di 
passaggio per Roma. In: Mauri. 1973, S. 13-16 
Mauri. 1975 
Mauri, Fabio: Azioni: note. In: Ausst. Kat. Rom. 1975, o. S. 
Mauri. 1975 II 
Mauri, Fabio: Linguaggio è guerra - Language is war. Rom 1975 [ideologia. Nr. 1. 
Menna, Filiberto (Hg.)] 
Mauri. 1976 
Mauri, Fabio: Azione teoria e illustrazione. In: La città di Riga. Periodico 
Quadrimestrale d'Arte. Nr. 1. Herbst 1976, S. 51-63 
Mauri. 1976 II 
Fabio Mauri: Manipolazione di cultura - Manipulation der Kultur. Künstlerbuch. 
Pollenza Macerate 1976, o. S. 
Mauri. 1976 III 
Fabio Mauri. DRAMOPHONE. Azione 1976. In: Imprinting. o. J., o. S. 
Mauri. 1984 
Fabio Mauri. Che cosa è, se è, l'ideologia nell'arte autobiografia come storia ed altri e 
viceversa. (Le idee degli anni '70. Documenti per l'Arte Contemporanea/L'idea della 
pittura/Testimoni e autori). Nr. 11. Lux, Simonetta (Hg.). Rom 1984 
Mauri. 1984a 
Mauri, Fabio: Che cosa è, se è, l'ideologia nell'arte. in: Mauri. 1984, S. 3-12 
Mauri. 1984b 
Mauri, Fabio: Senza (significati a me noti delle proiezioni su oggetti e corpi). In: 
Mauri. 1984, S. 22 
Mauri. 1984c 
Mauri, Fabio: Muro d'Europa, 1979. In: Mauri. 1984, S. 26 
Mauri. [1986] 
Fabio Mauri: Gran Serata Futurista 1909-1930. Accademia di Belle Arti dell’Aquila. 
Musik: Antonello Neri. Szene und Kostüme: Giancarlo Gentilucci. Teatro Goldoni, 
Venedig. 03.-06.06.1986. o. A. 
Mauri. 1988 
Mauri, Fabio: Estetica come disciplina esatta. Konferenz an der philosophischen 
Fakultät, Oviedo (Spanien). 20.05.1988. Unveröffentliches Manuskript 
Mauri. 1990 
Mauri, Fabio: Senz'arte. In: Ausst. Kat. Rom Florenz. 1990, S. 63-65 



 337 

Mauri. 1990 II 
Mauri, Fabio: I 21 modi di non pubblicare un libro. Mailand 1990 
Mauri. 1993 
Mauri, Fabio: Un appartamento. in: Ausst. Kat. Rom. 1993a, S. 16-17 
Mauri. 1993 II 
Mauri, Fabio: Performances come storia. In: Ausst. Kat. Prato. 1993, S. 92-96 
Mauri. 1994a 
Mauri, Fabio: Preistoria come storia. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 47-51 
Mauri. 1994b 
Mauri, Fabio: Ricostruzione della memoria a percezione spenta, 1988. In: Ausst. Kat. 
Rom. 1994, S. 235-239 
Mauri. 1994c 
Mauri, Fabio: Dio e la scena. L'esperienza dell'essere. Conferenza con performance. 
23.03.1987. Studio Marconi. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 229-233 
Mauri. 1994d 
Mauri, Fabio: Che cosa è la filosofia. Heidegger e la questione tedesca. Concerto a 
tavolo, 1989. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 221-227 
Mauri. 1994e 
Mauri, Fabio: Formazione del pensiero anarchico, 1973. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, 
S. 141 
Mauri. 1994f 
Mauri, Fabio: News from Europe/Vegetables, 1978. In: Ausst. Kat. Rom. 1994,  
S. 187 
Mauri. 1994g 
Fabio Mauri Interview mit Lea Vergine. In: Vogue Italia. Nr. 420. Februar 1985,  
S. 423-444. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 298-299 
Mauri. 1994h 
Mauri, Fabio: La miserabilità e l'arte, 1989. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 85-100 
Mauri. 1994i 
Mauri: Linguaggio è guerra, 1975. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 170-173 
Mauri. 1994j 
Mauri, Fabio: Nel 1960 gli anni '50 avevano 10 anni, 1983. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, 
S. 63-76 
Mauri. 1994 II 
Mauri, Fabio: Un pragmatico del passato. In: Meldolesi u. a. (Hg.). 1994, S. 81-87 
Mauri. 1995 
Mauri, Fabio: Fine e confini dei linguaggi come luoghi unitari e (per me) unici di 
identità. In: Arte identità confine. Christov-Bakargiev, Carolyn/Pratesi, Ludovico (Hg.). 
Kongressaufsatzsammlung. Palazzo delle Esposizioni, Rom. 26.02.-19.03.1995. 
Rom 1995, S. 56-59 
Mauri. 1995 II 
Mauri, Fabio: The Western or Wailing Wall, 1994. In: Ausst. Kat. London Manchester 
Nottingham u. a. 1995/1996, S. 152-153 
Mauri. [1996] 
Antoniutti, Arianna: Intervista a Fabio Mauri. Unveröffentlichtes Manuskript 1996 
Mauri. 1997 
Mauri, Fabio: Autobiografia come teoria. Studio Casoli Mailand. 12.11.1997. 
Unveröffentlichter Text 
Mauri. 1998 
Mauri, Fabio: Introduzione. In: Ausst. Kat. La Foce (Siena). 1998, S. 7-8 



 338 

Mauri. 1998 II 
Mauri, Fabio: Pensieri restauri. In: Le dimore storiche. Periodico dell'associazione 
dimore storiche italiane. Bd. 14. Nr. 3. September-Dezember 1998, S. 11-13 
Mauri. 1998 III 
Mauri, Fabio: Contro tempo. In: Opening. Periodico di Arte Contemporanea. Bd. 12. 
Nr. 33-34. 1998, o. S. 
Mauri. 1998 IV 
Mauri, Fabio: L’intimità di Pasolini. In: Ferrari, Davide/Scalia, Gianni (Hg.): Pasolini e 
Bologna. Atti del convegno nel dicembre 1995, Istituto Gramsci. Rom 1998,  
S. 119-124 
Mauri. 2001 
Mauri, Fabio: Io no vedo la memoria. In: Tempo senza memoria. Memorie senza 
tempo. Aperture. Punti di vista a tema. Nr. 10. 2001, S. 7-13 
Mayer/Naumann (Hg.). 1997 
Mayer, Mathias/Naumann, Gerhard (Hg.): Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in 
der abendländischen Kultur. Freiburg/Breisgau 1997 
McLuhan. 1995 
McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle. 1. Dt. Ausg. Düsseldorf Wien 1968. 
Basel Dresden 1995 (Understanding Media. London 1964) 
Meldolesi u.a. (Hg.). 1994 
Meldolesi, Claudio/Picchi, Arnaldo/Puppa, Paolo (Hg.). Passione e dialettica della 
scena. Studi in onore di Luigi Squarzina. Rom 1994 
Menna. 1973 
Menna, Filiberto: Un teatro della memoria. In: Mauri. 1973, S. 53 
Mennekes. 1991 
Mennekes, Friedhelm S. J.: Beuys in Manresa. In: Ausst. Kat. Köln. 1991, S. 10-25 
Mennekes/Röhrig. 1991 
Mennekes, Friedhelm/Röhrig, Johannes: Einführung. In: Ausst. Kat. Köln 1991,  
S. 7-8 
Merte. 1998 
Merte, Angela: Totalkunst. Intermediale Entwürfe für eine Ästhetisierung der 
Lebenswelt. Diss. Universität Siegen 1997. Bielefeld 1998 
Metken. 1977 
Metken, Günter: Spurensicherung. Kunst als Anthropologie und Selbsterforschung. 
Fiktive Wissenschaft in der heutigen Kunst. Köln 1977 
Metken. 1987 
Metken, Günter: Begrabene Mythen. Anselm Kiefer und die Nibelungen. In: Ausst. 
Kat. München 1987/1988, S. 302-303 
Metzger. 1996 
Metzger, Rainer: Kunst in der Postmodernen: Dan Graham. Köln 1996 
Migliorini. 1972 
Migliorini, Ermanno: Conceptual art. Florenz 1972 
Milanese. 1979 
Milanese, Cesare: La categoria dell'errore. In: AutTrib 17139. 2. Jahr. Nr. 3. März 
1979, o. S. 
Milchman/Rosenberg (Hg.). 1996 
Milchman, Alan/Rosenberg, Alan (Hg.): Martin Heidegger and the Holocaust. Atlantic 
Highlands New Jersey 1996 
Mitscherlich, A./Mitscherlich, M. 1998 
Mitscherlich, Alexander und Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen 
kollektiven Verhaltens, 1967. München Zürich 1998 



 339 

Mittig. 1992 
Mittig, Hans-Ernst: Thesen der Kritischen Theorie bei der Analyse der NS-Kunst. In: 
Berndt u.a. (Hg.). 1992, S. 85-116 
Möbius, H. 2000 
Möbius, Hanno: Montage und Collage. Literatur, bildende Künste, Film, Fotografie, 
Musik, Theater bis 1933. München 2000 
Möbius, P./Trotnow (Hg.). 1990 
Möbius, Peter/Trotnow, Helmut (Hg.): Mauern sind nicht für ewig gebaut. Zur 
Geschichte der Berliner Mauer. Berlin 1990 
Montano. 2000 
Montano, Linda M.: Performance artist talking in the eighties. Berkeley Los Angeles 
2000 
Moravia. 1950 
Moravia, Alberto: Il conformista. Mailand 1950 
Moravia/Elkann. 1992 
Moravia, Alberto/Elkann, Alain: Vita di Moravia. Mailand 1992 
Moravia. 2001 
Moravia, Alberto: Salò o le 120 giornate di Sodoma. In: L'Espresso. 23.11.1975. 
Zitiert nach: Murri. 2001, S. 175 
Mulisch. 1993 
Mulisch, Harry: Die Entdeckung des Himmels. München Wien 1993 (De ontdekking 
van de hemel. Amsterdam 1992) 
Müller. 1987 
Müller, Maria: Aspekte der Dada-Rezeption 1950-1966. Essen 1987 
Mundhenk. 1967 
Mundhenk, Alfred: Über den Dilettantismus. Düsseldorf 1967 
Mura Sommelle/Presicce (Hg.). 1997 
Mura Sommelle, Anna/Presicce, Claudio Parisi (Hg.): Il Marco Aurelio e la sua copia. 
Mailand 1997 
Murri. 2001 
Murri, Serafino: Pier Paolo Pasolini. Salò o le 120 giornate di Sodoma. Lindau 2001 
Mussa (Hg.). 1985 
Mussa, Italo (Hg.): Alberto Abate. Rom 1985 
Mussolini. 1929 
Mussolini e il fascismo. Rom 1929 
Natoli. 1998 
Natoli, Claudio: Antifaschismus und Resistenza in der Geschichte des italienischen 
Einheitsstaates. In: Petersen, Jens/Schieder, Wolfgang (Hg.): Faschismus und 
Gesellschaft in Italien. Staat, Wirtschaft, Kultur. Köln 1998, S. 307-327 
Nemeskürty. 1980 
Nemeskürty, Istaván: Wort und Bild. Die Geschichte des ungarischen Film. 
Frankfurt/Main 1980 
Neumann. 1992 
Neumann, Siegfried P: Pablo Picasso. Guernica und die Kunst. Das Bild zum Ende 
der Barbarei. Frankfurt/Main Berlin Bern u. a. 1992 
Nietzsche. 1997 
Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. Leipzig 1887. 
Stuttgart 1997 
Nochlin. 2002 
Nochlin, Linda: Mirroring evil: Nazi imagery/recent art. In: Artforum International. 
Sommer 2002, S. 167-168 



 340 

Nolte. 1992 
Nolte, Ernst: Martin Heidegger. Politik und Geschichte im Leben und Denken. Berlin 
Frankfurt/Main 1992 
Nora. 1995a 
Nora, Pierre: Das Gedächtnis ist der Geschichte stets verdächtig, 1984. In: Fleckner 
(Hg.). 1995, S. 305-306 
Nora. 1995b 
Nora, Pierre: Das papierene Gedächtnis, 1984. In: Fleckner (Hg.). 1995, S. 314-324 
Oscuramento. 1975 
Oscuramento di Fabio Mauri. In: data. Juni-August 1975. Nr. 16/17, S. 39 
Oshina/Ando. 1998 
Oshina, Kotaro/Ando, Kozo: Kendo. Lehrbuch des japanischen Schwertkampfes. 11. 
Aufl. Berlin 1998 
Ott. 1988 
Ott, Hugo: Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie. Frankfurt/Main 1988 
Ovid. 1994 
Ovid: Metamorphosen. Das Buch der Mythen und Verwandlungen. In Prosa neu 
übers.: Gerhard Fink. Frankfurt/Main 1994 
Oxford Guide. 1993 
The Oxford Guide to the Classical Mythology in the Art, 1300-1990s. Davidson Reid, 
Jan (Hg.). New York Oxford 1993 
Paladini. 1989 
Paladini, Arrigo: Via Tasso. Museo storico della Liberazione di Roma. Rom 1989 
Palazzoli. 1966 
Palazzoli, Daniela: Dada in Italia. In: Ausst. Kat. Mailand. 1966, S. 103-128 
Pane. 1974 
Gina Pane. In: arTitudes international. Nr. 15-17. Oktober-Dezember 1974, S. 33-53 
Pansera. 1978 
Pansera, Anty: Storia e cronaca della Triennale. Mailand 1978 
Pasi. 2001 
Pasi, Mano: Das Theater im Futurismus. In: Ausst. Kat. Hannover 2001, S. 281-293 
Pasolini. o. J. 
Pier Paolo Pasolini. In: Imprinting. o. J., S. 209-210 
Pasolini. 1943 
Pasolini, Pier Paolo: Cultura italiana e cultura europea a Weimar. In: Il Setaccio. Nr. 
3. Januar 1943, S. 3 
Pasolini. 1955 
Pasolini, Pier Paolo: Ragazzi di Vita. Mailand 1955 
Pasolini. 1955 II 
Pasolini, Pier Paolo: Fabio Mauri In: Ausst. Kat. Rom 1955, o. S. 
Pasolini. 1956 
Pasolini, Pier Paolo: Una vita violente. Mailand 1956 
Pasolini. 1959 
Pasolini, Pier Paolo: A un papa. In: Officina: Nuova Serie. Nr. 1. März-April 1959,  
S. 37 
Pasolini. 1976 
Pasolini, Pier Paolo: Scritti corsari. Turin 1976 
Pasolini. 1976 II 
Pier Paolo Pasolini: Lettere agli amici. Con un'appendice di scritti giovanile. Serra, 
Luciano (Hg.). Lodi 1976 
Pasolini. 1978 



 341 

Pier Paolo Pasolini. I disegni 1941-1975. Zigaina, Giuseppe (Hg.). Mailand 1978 
Pasolini. 1988 
Pier Paolo Pasolini: Lettere 1955-1975. Mailand 1988 
Pasolini. 1991 
Pier Paolo Pasolini: „Ich bin eine Kraft des Vergangenen ...". Briefe 1940-1975. 
Naldini, Nico (Hg.). Berlin 1991 
Pasolini. 1995 
Pasolini, Pier Paolo: Il caos. L’„orrendo universo" del consumo e del potere. Ferretti, 
Gian Carlo (Hg.). Rom 1995 
Pasolini. 1995 II 
Pasolini, Pier Paolo: I campi di concentramento. In: Vie Nuove. Rom 24.05.1958. 
Zitiert nach: ders: Storie della città di dio. Racconti e cronache romane 1950-1966. 
Turin 1995, S. 124-127 
Patzig. 1992 
Patzig, Günther: Platon. In: Klassiker des philosophischen Denkens. Platon, 
Aristoteles, Thomas von Aquin u. a. 1. Aufl. München 1982. 5. Aufl. München 1992, 
S. 9-52 
Peiner. 1933 
Peiner, Werner: Die Aufgabe der Malerei. o. 0. 1933 
Perchèricordo. 2000 
Perchèricordo. In: La repubblica. 24.10.2000, S. 59 
Perini. 1985 
Roberto Perini. Università di Parma, Centro e Archivio della Comunicazione (Hg.). 
Bianchino, Gloria (Text). Parma 1985 
Perretta. 1989 
Perretta, Gabriele: L'arte, gli artisti e il 68. Cosa ha rappresentato il ’68 per l’arte 
contemporanea? Rispondono artisti, critici e galleristi ricordando speranza e 
delusioni. In: Flash Art. Nr. 147. Dezember-Januar 1989, S. 66-73 
Peters. 1998 
Peters, Olaf: Neue Sachlichkeit und Nationalsozialismus. Affirmation und Kritik 1931-
1947. Diss. Bochum 1996. Berlin 1998 
Pirovano (Hg.). 1993a 
Pirovano, Carlo (Hg.): La pittura in Italia. Il Novecento I: 1900-1990. Mailand 1992 
Pirovano (Hg.). 1993b 
Pirovano, Carlo (Hg.): La pittura in Italia. Il Novecento II: 1945-1990. Mailand 1993 
Piscator. 1986 
Piscator, Erwin: Zeittheater. Das politische Theater und weitere Schriften von 1915-
1966. Hamburg 1986 
Piscator. 1986a 
Piscator, Erwin: Das politische Theater, 1929. In: Piscator. 1986, S. 15-135 
Platon. 1995 
Platon: Die wächserne Tafel des Gedächtnisses. In: Fleckner (Hg.). 1995, S. 24 
Pluchart. 1975 
Pluchart, Francois: l'art corporel. In: arTitudes international. Januar-März 1975. Nr. 
18-20, S. 47-93 
Pohl. 2000 
Pohl, Dieter: Holocaust. Die Ursachen, das Geschehen, die Folgen. 
Freiburg/Breisgau 2000 
Pollock. 2002 
Fascinating Fascism? Barbara Pollock finds she is still not ready to forget for art's 
sake. In: Art Monthly. Nr. 253. Februar 2002, S. 1-4 



 342 

Portelli. 1999 
Portelli, Alessandro: ,,L’ordine fu già stato eseguito". Roma, le Fosse Adreatine, la 
memoria. Rom 1999 
Praz. 1967 
Praz, Marion: Mnemosyne. The parallel between literature and the visual arts. 
Washington 1967 
Pressburger. o. J. 
Nota di Giorgio Pressburger. In: Mauri. o. J., S. 99-100 
Pressburger. 1973 
Pressburger, Giorgio: Arte contemporanea e teatro. In: Mauri. 1973, S. 19 
Proust. 1989 
Proust, Marcel: Auf der Suche nach der Verlorenen Zeit. Bd. 1: Combray.1. Dt. Ausg. 
Frankfurt/Main 1953. Stuttgart 1989 (À la recherche du temps perdu. Combray. Paris 
1913) 
Proust. 1981 
Proust, Marcel: Auf der Suche nach der Verlorenen Zeit. Bd. 3/4: Im Schatten junger 
Mädchenblüte. 1. Dt. Ausg. Frankfurt/Main 1953. Frankfurt/Main 1981 (À la 
recherche du temps perdu. À l'ombre des jeunes files en fleurs. Paris 1918) 
Puzyka. 1974 
Puzyka, Konstany: A myth vivisected: Grotowski's Apocalypse. In: Kirby, Michael 
(Hg.): A new theatre. Performance Documentation. New York 1974, S. 2-11 
Quindeau. 1995 
Quindeau, Ilka: Trauma und Geschichte: Interpretation autobiographischer 
Erzählungen von Überlebenden des Holocaust. Frankfurt/Main 1995 
Quintavalle. 1981 
Quintavalle, Arturo Carlo: Art as idea as idea e funzione dell'arte. In: Ausst. Kat. 
Rom. 1981. Linee della ricerca artistica in Italia 1960-1980. Ponente, Nello (Hg.). 
Palazzo delle Esposizioni, Rom. Bd. 1: Mostra. Rom 1981, S. IX-XV 
Quotidiano. 1979 
Ora ti dico un giornale: AutTrib - il mezzo come mezzo espressivo. In: Quotidiano. 
23./24.12.1979, S. 14-15 
Ranke. 1998 
Ranke, Winfried: Propaganda. In: Enzyklopädie des Nationalsozialismus. Benz, 
Wolfgang/Graml, Hermann/Weiß, Hermann (Hg.). München 1997. 3. Aufl. München 
1998, S. 34-49 
Reck. 2000 
Reck, Hans Ulrich: Totales Erinnern und Vergessensphobie - Aktueller 
Gedächtniskult und digitale Speichereuphorie. In: Kunstforum International. Bd. 148. 
Dezember 1999–Januar 2000, S. 46-50 
Recki. 1988 
Recki, Birgit: Aura und Autonomie: Zur Subjektivität der Kunst bei Walter Benjamin 
und Theodor W. Adorno. Diss. Universität Münster 1984. Würzburg 1988 
Rehm. 1995 
Rehm, Ulrich: „Daz was ein Ding, daz hiez der Gral." Zur Ikonographie des Grals im 
Mittelalter. In: Ausst. Kat. München. 1995/1996. Der Gral. Artusromantik in der Kunst 
des 19. Jahrhunderts. Baumstark, Reinhold/Koch, Michael (Hg.). Bayerisches 
Nationalmuseum, München. Köln 1995, S. 33-35 
Reich. o. J. 
Reich, Wilhelm: Alcune elementi concreti della coscienza di classe e alcune inibizioni 
nell'individuo che fa parte della massa. In: Imprinting. o. J., S. 99-100 



 343 

Reichel. 1995 
Reichel, Peter: Politik mit der Erinnerung. Gedächtnisorte im Streit um die 
nationalsozialistische Vergangenheit. München Wien 1995 
Riccomini. 1996 
Riccomini, Anna Maria: Il mausoleo di Augusto: vicende e trasformazione dal 
medioevo a oggi. Mailand 1996 
Richter, H. 1978 
Richter, Hans: Dada. Kunst und Anti-Kunst. Der Beitrag Dadas zur Kunst des 20. 
Jahrhunderts. 4. Aufl. Köln 1978 
Richter, P. 2000 
Richter, Petra: Mit, neben, gegen. Die Schüler von Joseph Beuys. Diss. Universität 
Bochum 1998. Düsseldorf 2000 
Ritter (Hg.). 1974 
Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 3: G-H. Basel 
Stuttgart 1974 
Ritter/Gründer (Hg.). 1976 
Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. 
Bd. 4: I-K. Basel 1976 
Ritter/Gründer (Hg.). 1980 
Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. 
Bd. 5: L-Mn. Basel Stuttgart 1980 
Rizzi/Di Martino. 1982 
Rizzi, Paolo/Di Martino, Enzo: Storia della Biennale 1895-1982. Mailand 1982 
Roberts. 1990 
Roberts, John: Postmodernism, politics and art. Manchester New York 1990 
Rohsmann. 1997 
Rohsmann, Arnulf: Fabio Mauri/male e bellezza/so schlecht, so schön. In: Ausst. Kat. 
Klagenfurt. 1997, S. 5-14 
Romagnola. 1956 
La Romagnola. In: Sipario. Rivista di teatro, scenografia, TV-cinema. Bd. 14. Nr. 156. 
April 1956, S. 21-29 
Rombold. 1998 
Rombold, Günter: Ästhetik und Spiritualität: Bilder-Rituale-Theorien. Stuttgart 1998 
Romeo. 1979 
Romeo, Lillo: L'immaginazione è autorizzata? In: Quotidiano. 1979, S. 15 
Rosenberg. 1976 
Rosenberg, Harald: Art on the edge. Creators and Situations. London 1976 
Rosenberg. 1976a 
Rosenberg, Harald: Collage: Philosophy of put-togethers. In: Rosenberg. 1976,  
S. 174-175 
Rother. 2000 
Rother, Rainer: Leni Riefenstahl. Die Verführung des Talents. Berlin 2000 
Rotzler. 1975 
Rotzler, Willy: Objektkunst. Von Duchamp bis zur Gegenwart. Köln 1975 
Russolo. 1916 
Russolo, Luigi. Futurista: L'arte dei rumori. Mailand 1916 
Sabbatucci/Vidotto (Hg.). 1999 
Sabbatucci, Giovanni/Vidotto, Vittorio (Hg.): Storia d'Italia. Bd. 6: L'Italia 
Contemporanea. Bari 1999 



 344 

Sachsse. 2003 
Sachsse, Rolf: Die Erziehung zum Wegsehen. Fotografie im NS-Staat. Dresden 
2003 
Safranski. 1994 
Safranski, Rüdiger: Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit. 
München 1994 
Salaris. 1999 
Salaris, Claudia: La Roma delle avanguardie. Dal Futurismo all'underground. Rom 
1999 
Salber. 2002 
Salber, Wilhelm: Psychästhetik. Köln 2002 
Saldern. 1995 
Saldern, Adelheid von: Kunst fürs Volk. Vom Kulturkonservatismus zur 
nationalsozialistischen Kulturpolitik. In: Welzer (Hg.). 1995, S. 45-104 
Saltzman. 1999 
Saltzman, Lisa: Anselm Kiefer and art after Auschwitz. Cambridge (UK) New York 
1999 
Sandler. 1996 
Sandler, Irving: Art of the Postmodern Era. From the late 1960s to the early 1990s. 
New York 1996 
Sansoni. 1970 
Die großen Sansoni Wörterbücher. Bd. 1: Italienisch-Deutsch. Macchi, Vladimiro 
(Hg.). Florenz Rom Wiesbaden 1970 
Santer. 1993 
Santer, Eric L.: Immer Ärger mit Hitler. Deutsche Ästhetik seit dem Krieg und das 
Vermächtnis des Faschismus. In: Texte zur Kunst. Bd. 3. Juni 1993, S. 35-51 
Schacter. 1999 
Schacter, Daniel L: Wir sind Erinnerung. Gedächtnis und Persönlichkeit. Hamburg 
1999 
Schäfer. 2000 
Schäfer, Matthias: Mediennutzung und Zeitfaktor in der Aktionskunst. In: Kunstforum 
International. Bd. 151. Juli-September 2000, S. 107 
Schellmann (Hg.). 1992 
Schellmann, Jörg (Hg.): Joseph Beuys. Die Multiples. Werkverzeichnis der 
Auflagenobjekte und Druckgraphik. 7. neu bearb. Aufl. München New York 1992 
Schieder. 1990 
Schieder, Wolfgang: Faschismus als Vergangenheit. Streit der Historiker in Italien 
und Deutschland. In: Pehle, Walter H. (Hg.): Der historische Ort des 
Nationalsozialismus. Annäherungen. Frankfurt/Main 1990, S. 135-154 
Schilling. 1978 
Schilling, Jürgen: Aktionskunst - Identität von Kunst und Leben. Luzern 
Frankfurt/Main 1978 
Schmidbauer. 1998 
Schmidbauer, Wolfgang: „Ich wußte nie, was mit Vater ist". Das Trauma des Krieges. 
Hamburg 1998 
Schmied. 1983 
Schmied, Wieland: Notizen zum ,,Gesamtkunstwerk". In: Ausst. Kat. Berlin. 
1983/1984, S. 7-9 
Schneider. 1997 
Schneider, Richard Chaim: Fetisch Holocaust. Die Judenvernichtung - verdrängt und 
vermarktet. München 1997 



 345 

Schoeps. 1997 
Schoeps, Julius H: Ein Volk von Mördern? Die Dokumentation zur Goldhagen 
Kontroverse. 1. Aufl. Hamburg 1996. 5. Aufl. Hamburg 1997 
Schröder. 1990 
Schröder, Johannes Lothar: Identität Überschreitung Verwandlung. Happenings, 
Aktionen und Performances von Bildenden Künstlern. Münster 1990 
Schubert. 1999 
Schubert, Kurt: Messianismus. Hoffnung für die Glaubenden, Utopie für die Zweifler. 
In: Ausst. Kat. Wien. 1999/2000, S. 83-95 
Schumacher. 1998 
Schumacher, Claude: Staging the holocaust. The Shoah in drama and performance. 
Cambridge 1998 
Schuster. 1991 
Schuster, Peter-Klaus: Saturn, Melancholie und Merkur. Bemerkung zu Kiefers 
Saturnischer Malkunst. In: Ausst. Kat. Berlin. 1991, S. 152-159 
Schütz. 1999 
Schütz, Sabine: Anselm Kiefer - Geschichte als Material. Arbeiten 1969-1983. Diss. 
Technische Hochschule, Aachen 1998. Köln 1999 
Schwarz, A. 1966 
Schwarz, Arturo: Dada: Movimento in movimento. In: Ausst. Kat. Mailand. 1966,  
S. 13-31 
Schwarz, M. 1980 
Schwarz, Michael: Krieg der Wände. Wandmalerei als öffentlichkeitswirksames Mittel 
der politischen Auseinandersetzung in Mexiko. Bonn 1980 
Schwarze. 1993 
Schwarze, Michael: Luis Buñuel mit Selbstzeugnissen und Bilddokumentationen.  
1. Aufl. Hamburg 1981. 3. Aufl. Hamburg 1993 
Schwartz. 1995 
Schwartz, Barth David: Pasolini Requiem. Venedig 1995 
Scudero. 1997 
Scudero, Domenico: Kontrapunkt zu einer ideologischen Geschichte. In: Ausst. Kat. 
Klagenfurt. 1997, S. 41-49 
Scudero. 1993 
Scudero, Domenico: Fabio Mauri. Impressioni ideologiche. In: Art in Italy. Nr. 2. 
1993, S. 12-15 
Seidel (Hg.). 2000 
Seidel, Max (Hg.): L'Europa e l’Arte Italiana. Internationaler Kongress zum 
hundertjährigen Jubiläum des Kunsthistorischen Institutes in Florenz. 22.-
27.09.1997. Venedig 2000 
Serafini. 1999 
Serafini, Giuliano: Burri. La misura e il fenomeno. Mailand 1999 
Serra. 1976 
Serra, Luciano: Eredi, Setaccio, Strohligut. In: Pasolini. 1976, S. IX-XXVIII 
Setaccio. 1942-1943 
Il Setaccio. Ordine del girone del comando Federale GIL Bologna. Politica letteratura 
arte cinematografo teatro musica radio sport notiziario. Bologna November 1942-Mai 
1943 
Siciliano. 1978 
Siciliano, Enzo: Vita di Pasolini. Mailand 1978 
Siegelaub. 1969 
Seth Siegelaub. 1969 March 1969. Seth Siegelaub. o. A. New York 1969 



 346 

Silva. 1973 
Silva, Umberto: Ideologia e arte del fascismo. Mailand 1973 
Silva. 1994 
Silva, Umberto: Enigmi. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 33-35 
Simhandl. 1993 
Simhandl, Peter: BilderTheater. Bildende Künstler des 20. Jahrhunderts als 
Theaterreformer. Berlin. 1993 
Sirén. 1908 
Sirén, Osvald: Giottino und seine Stellung in der gleichzeitigen florentischen Malerei. 
Leipzig 1908 
Siti/De Laude (Hg.). 2001 
Siti, Walter/De Laude, Silvia (Hg.): Teatro Pier Paolo Pasolini. Mailand 2001 
Sloterdijk. 1998 
Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft. Frankfurt/Main 1983. Frankfurt/Main 
1998 
Sontag. 1968 
Sontag, Susan: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen. Hamburg 1968 
Sontag. 1990 
Sontag, Susan: Faszinierender Faschismus, 1974. In: dies.: Im Zeichen des Saturn. 
Essays. Frankfurt/Main 1990, S. 96-125 (Fascinating fascism. In: Under the sign of 
satum. New York 1980) 
Sontag. 2000 
Sontag, Susan: Über Fotografie. 12. Aufl. Frankfurt/Main 2000 (On Photography. 
New York 1977) 
Soutif. 2000 
Soutif, Daniel: Gebt mir ein bisschen Zeit, schnell! Interview mit Heinz Norbert Jocks. 
In: Kunstforum International. Bd. 150. April-Juli 2000, S. 340-346 
Soutif/Eco. 2000 
Interview Daniel Soutif/Umberto Eco: Les amants seront - ils plus heureux sans le 
déchirement de l'attent. In: Ausst. Zeitung Paris. 2000, S. 1-3 
Speer. 1978 
Albert Speer. Architektur Arbeiten 1933-1942. Vorw.: Albert Speer. Beiträge: Karl 
Arndt, 
Georg Friedrich Koch und Lars Olof Larsson. Frankfurt/Main Berlin Wien 1978 
Spiegelman. 1991 
Spiegelman, Art: Maus: A survivor's tale. New York 1986. Bd. 2. New York 1991 
Stabenow. 1988 
Stabenow, Cornelia: Die Entkleidung der Kultur: zur Mythologisierung der Materialien 
bei Mario Merz und Jannis Kounellis. In: Ausst. Kat. München. 1988, S. 85-90 
Stefanoni. 1998 
Stefanoni, Franco: Manicomio Italia. Inchiesta su follia e psichiatria. Rom 1998 
Steiert. 1995 
Steiert, Thomas: Das Kunstwerk in seinem Verhältnis zu den Künsten. Beziehungen 
zwischen Musik und Malerei. Diss. Hamburg 1991. Frankfurt/Main 1995 
Steininger (Hg.). 1994 
Steininger, Rolf (Hg.): Der Umgang mit dem Holocaust. Europa - USA - Israel. Wien 
Köln Weimar 1994 
Stewart. 1997 
Stewart, Susan: Wunderkammer. Ein Danach als ein Davor. In: Ausst. Kat. München 
Berlin Dresden u.a. 1997/1998, S. 291-295 



 347 

Stimson. 1999 
Stimson, Blake: The promise of conccptual art. In: Alberro/Stimson (Hg.). 1999,  
S. XXXIX-LIII 
Stooss. 1993 
Stooss, Toni: Am Anfang. In: Ausst. Kat. Wien Frankfurt/Main. 1993/1994, S. 1-48 
Stuckey. 1997 
Stuckey, Charles F.: Rauschenbergs Alles-Überall-Ära. In: Ausst. Kat. New York 
Houston Köln. 1997/1998, S. 30-41 
Stüttgen (Hg.). 1981 
Stüttgen, Johannes (Hg.): similia similibus. Joseph Beuys zum 60. Geburtstag. Köln 
1981 
Stüttgen. 1988 
Stüttgen, Johannes: Die Stempel von Joseph Beuys. Eine noch nicht 
abgeschlossene Untersuchung der Rolle der Stempel im Werk von Joseph Beuys mit 
vorangestellter Erklärung zur Frage der Schönheit. In: Ausst. Kat. Düsseldorf. 1988, 
S. 155-208 
Suderburg. 2000 
Suderburg, Erika (Hg.): Space, site, intervention: situating installation art. 
Minneapolis London 2000 
Suderburg. 2000a 
Suderburg, Erika: Introduction: On Installation and Site Specificity. In: Suderburg. 
2000, S. 1-22 
Syndor. 2002 
Syndor, Charles W.: Soldiers of destruction. Soldaten des Todes: die 3 SS-Division 
Totenkopf 1933-1945. Paderborn 2002 
Szeemann. 1985 
Szeemann, Harald: Individuelle Mythologien. Berlin 1985 
Szeemann. 1988 
Szeemann, Harald: Zeitlos. In: Ausst. Kat. Berlin. 1988. Zeitlos. Kunst von heute im 
Hamburger Bahnhof, Berlin. Szeemann, Harald (Hg.). Hamburger Bahnhof, Berlin. 
München 1988, S. 8-11 
Szeemann. 1994 
Szeemann, Harald: Wo ist Element 3? Gesamtkunstwerksgedanken rund um 
Manresa anhand eines Heiligen, einer Pflanze, eines Revolutionärs und einer 
Weissagung, die im Hauptstrom mündet. In: Ausst. Kat. Manresa Barcelona. 
1994/1995, S. 127-132 
Szeemann (Hg.). 1997 
Szeemann, Harald (Hg.): Beuysnobiscum: eine kleine Enzyklopädie. Neuausg. 
Amsterdam Dresden 1997 
Szeemann/Cladders (Hg.). 1972 
Szeemann, Harald/Cladders, Johannes (Hg.): Individuelle Mythologie. In: Ausst. Kat. 
Kassel. 1972, Nr. 16 
Tagliaferro. 1997 
Tagliaferro, Angela: L'arte italiana tra oggetto, idea ed evento. In: Ausst. Kat. Verona. 
1997, S. 283-285 
Taschen. 2000 
Taschen, Angelika (Hg.): Leni Riefenstahl. Fünf Leben. Köln 2000 
Taviani. 1994 
Taviani, Ferdinando: Cose dell'altro mondo: l'arte figurativa che fa teatro in Mauri. In: 
Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 37-41 



 348 

Taviani. 1997 
Taviani, Ferdinando: Sachen aus einer anderen Welt. Die bildende Kunst, die bei 
Mauri zum Theater wird. In: Ausst. Kat. Klagenfurt. 1997, S. 35-39 
Thamer. 1995 
Thamer, Hans-Ulrich: Faszination und Gewalt. Zur Herrschaftstechnik des 
Nationalsozialismus. In: Kunst und Propaganda. Politik und Ästhetik im 
Nationalsozialismus und im italienischen Faschismus. Symposium am 06.05.1994 im 
Ausstellungsgebäude Mathildenhöhe. Darmstadt 1995, S. 216-237 
Tisdall. 1976 
Tisdall, Caroline: Performance Art in Italy. In: Studio International. Journal of Modern 
Art. Bd. 191. Nr. 979. Januar-Februar 1976, S. 42-45 
Teatro. 1999 
Teatro Totale. Vetrina del Centro Nazionale di Drammaturgia. 4. Ausgabe. Faltblatt 
Rom 1999 
Toll. 1998 
Toll, Nelly: When memory speaks: the holocaust in art. Westport 1998 
Tosi. 1991 
Tosi, Barbara: Le silenziose onde del ripetitore. In: Ausst. Kat. Rom 1991, o. S. 
Tranfaglia. 1989 
Tranfaglia, Nicola: Labirinto italiano: il fascismo, l'antifascismo, gli storici. Florenz 
1989 
Tugnoli. 2001 
Tugnoli, Andrea: Franco Angeli. Pistoia 2001 
Turi. 1995 
Turi, Gabriele: Giovanni Gentile. Una Biografia. Firenze 1995 
Ufficio. 1976 
Ufficio per la Immaginazione Preventiva. C. Maurizio Benveduti - Ideografia. Tullio 
Catalano - Ibidem. Franco Falasca - Lo sviluppo dell'atteggiamento affettivo in 
relazione alle reazioni dell'atteggiamento razionale. Rom 1976 [ideologia. Nr. 2. 
Menna, Filiberto (Hg.)] 
Uricchio. 1991 
Uricchio, Uwe: Die Anfänge des deutschen Fernsehens. Kritische Annäherung an die 
Entwicklung bis 1945. Tübingen 1991 
Ventilator. 1919 
Der Ventilator. Unterhaltungsbeilage zur Tagespresse. Smeets, Jos (Hg.). Köln 1919 
Verarbeitung. 2000 
Die Verarbeitung des Zweiten Weltkriegs in der zeitgenössischen Literatur und 
Kunst: Fünf europäische Perspektiven. Coming to terms with the Second World War 
in contemporary literature and the visual arts: five europeans perspectives. Stiftung 
Kunst und Gesellschaft, Amsterdam (Hg.) München 2000 
Vergine. 1974 
Vergine, Lea: Il corpo come linguaggio. (La "Body Art" e storie simili). Mailand 1974 
Vergine. 1994 
Vergine, Lea: Il corpo delle immagini nel mondo. In: Ausst. Kat. Rom. 1994, S. 15-17 
Vergine. 2000 
Vergine, Lea: Il corpo come linguaggio. Body Art and storie simile. Mailand 2000 
Virilio. 2001 
Virilio, Paul: Die Kunst des Schreckens. Berlin 2001 (La procédure silence. Paris 
2000) 
Virilio. 2001a 
Virilio, Paul: Eine gnadenlose Kunst. In: Virilio. 2001, S. 9-49 



 349 

Vittorini. 1994 
Vittorini, Elio: Fascisti i giovani. In: Il Politecnico. 15.05.1946. Zitiert nach: Storia dell' 
Italia repubblicana. Bd. 1: La costruzione della democrazia dalla caduta del fascismo 
agli anni cinquanta. Turin 1994, S. 624 
Vittorini. 1998 
Vittorini, Elio: Uomini e no. 1. Aufl. Mailand 1945. Mailand 1998 
Vivaldi. 1960 
Vivaldi, Cesare: Crack. Documenti d'arte moderna. Pietro Cascella, Piero Dorazio, 
Gino Marotta, Fabio Mauri, Gastone Novelli, Achille Perilli, Mimmo Rotella, Giulio 
Turcato, Cesare Vivaldi. Mailand 1960 
Vivaldi. 1969 
Vivaldi, Cesare: Fabio Mauri. In: Ausst. Kat. Rom 1969, S. 1-9 
Vivaldi. 1990 
Intervista a Cesare Vivaldi di Marco Di Capua. In: Ausst. Kat. Rom. 1990/1991, S. 
382-385 
Vivarelli. 1999 
Vivarelli, Pia (Hg.): Gastone Novelli 1925-1968. Mailand 1999 
Wagner. 1996 
Wagner, Monika: Bild - Schrift - Material. Konzepte der Erinnerung bei Boltanski, 
Sigurdson und Kiefer. In: Erdle, Birgit R./Weigel, Sigrid (Hg.): Mimesis, Bild und 
Schrift. Ähnlichkeiten und Entstellung im Verhältnis der Künste. Köln Weimar Wien 
1996, S. 23-39 
Wagner. 2000 
Wagner, Monika: Ein Mischling für den Bundestag. Erd- und Steingemenge als 
Symbole politischer Einheit. In: Diers/König (Hg.). 2000, S. 22-34 
Waldman. 1992 
Waldman, Diane: Collage, assemblage and the found object. New York 1992 
Wallis. 1998 
Wallis, Brian: The artist’s book and postmodernism. In: Ausst. Kat. Greensboro New 
York Chicago. 1998/1999, S. 94 
Walser. 1998 
Walser, Martin: Erfahrungen beim Verfassen einer Sonntagsrede. Friedenspreis des 
Deutschen Buchhandels 1998. Laudatio: Frank Schirrmacher. Frankfurt/Main 1998 
Warburg u. a. (Hg). 2000 
Warburg, Aby M./Warnke, Martin/Brink, Claudia (Hg.): Der Bildatlas Mnemosyne. 
Berlin 2000 
Warnke. 1970 
Warnke, Martin: Das Kunstwerk zwischen Wissenschaft und Weltanschauung. 
Gütersloh 1970 
Weber (Hg.). 1997 
Weber, Elisabeth (Hg.): Das Vergessen(e). Anamnesen des Undarstellbaren. Wien 
1997 
Weibel/Steinle (Hg.). 1992 
Weibel, Peter/Steinle, Christa: Identität : Differenz. Tribüne Trigon 1940-1990. Eine 
Topografie der Moderne. Wien Köln Weimar 1992 
Weinrich. 2000 
Weinrich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens. München 1997. 3. 
überarb. Ausg. München 2000 
Weiser. 1998 
Weiser, Claudia: Pygmalion. Vom Künstler und Erzieher zum pathologischen Fall. 
Eine stoffgeschichtliche Untersuchung. Frankfurt/Main Berlin Bern u. a. 1998 



 350 

Welsch (Hg.). 1988 
Welsch, Wolfgang (Hg.): Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-
Diskussion. Weinheim 1988 
Werckmeister. 1974 
Werckmeister, Otto Karl: Ideologie und Kunst bei Marx u. a. Essays. Frankfurt/Main 
1974 
Werckmeister. 1992 
Werckmeister, Otto Karl: Der größte deutsche Künstler und der Krieg am Golf. In: 
Kunstforum International. Bd. 123. 1992, S. 209-219 
Wescher. 1974 
Wescher, Hertha: Die Geschichte der Collage. Vom Kubismus bis zur Gegenwart. 
Köln 1974 
Westphalen. 2002 
Westphalen, Olav: Cumulus from America: verschleierte Kontroverse. In: Parkett. Nr. 
65. 2002, S. 178-18.5 
Welzer (Hg.). 1995 
Welzer, Harald (Hg.): Das Gedächtnis der Bilder. Ästhetik und Nationalsozialismus. 
Tübingen 1995 
Wick. 1975 
Wick, Rainer: Zur Soziologie intermediärer Kunstpraxis. Happening, Fluxus, 
Aktionen. Köln 1975 
Wieler. 1996 
Wieler, Michael: Dilettantismus - Wesen und Geschichte am Beispiel von Heinrich 
und Thomas Mann. Diss. Universität Münster 1995. Würzburg 1996 
Wirsing. 1987 
Wirsing, Sibylle: Der Liebling. In: Ausst. Kat. München. 1987/1988, S. 60-61 
Witkop. 1996 
Witkop; Justus F.: Unter der schwarzen Fahne. Aktionen und Gestalten des 
Anarchismus. Berlin 1996 
Wolf. 1999 
Wolf, Christiane: Gauforen. Zentren der Macht. Berlin 1999 
Wood. 2002 
Wood, Paul: Conceptual Art. Movements in modern Art. London 2002 
Wulf. 2002 
Wulf, Christoph: Der performative Körper. Sprache - Macht - Handlung. In: Belting u. 
a.(Hg.). 2002, S. 207-218 
Wurmser. 1997 
Wurmser, Leon: Die Mythen von Pygmalion und Golem. Vermenschlichung des 
Unbelebten, Verdinglichung des Menschen - Zur Dynamik des Narzissmus. In: 
Mayer/Naumann (Hg.). 1997, S. 163-194 
Wyss. 1996 
Wyss, Beat: Der Wille zur Kunst. Zur ästhetischen Mentalität der Moderne. Köln 1996 
Yahil. 1998 
Yahil, Leni: Die Shoah. Überlebenskampf und Vernichtung der europäischen Juden. 
München 1998 
Yates. 1966 
Yates, Frances Amelia: The art of memory. London 1966 
Young (Hg.). 1994 
Young, James E. (Hg.): Mahnmale des Holocaust. Motive, Rituale und Stätten des 
Gedenkens. München New York 1994 



 351 

Zahm. 2001 
Zahm, Oliver: Dennis Oppenheim. Orary mutations and trauma. In: Celant, Gemano 
(Hg.): Dennis Oppenheim. Explorations. Mailand 2001, S. 306-307 
Zdenek (Hg.). 1994 
Zdenek, Felix (Hg.): Das Jahrhundert des Multiple. Von Duchamp bis zur Gegenwart. 
Hamburg 1994 
Zeiller. 1996 
Zeiller, Annemarie: Guernica und das Publikum. Picassos Bild im Widerstreit der 
Meinungen. Berlin 1996 
Zelizer (Hg.). 2001 
Zelizer, Barbie (Hg.): Visual culture and Holocaust. New Brunswick 2001 
Zuschlag. 1995 
Zuschlag, Christoph: „Entartete Kunst". Ausstellungsstrategien im Nazi-Deutschland. 
Worms 1995 
Zweite. 2000 
Zweite, Armin: Ich ist etwas anderes. In: Ausst. Kat. Düsseldorf. 2000, S. 27-50 
Zwirner. 2001 
Zwirner, Dorothea: Beuys und Broodthaers. Dialektik der Moderne zwischen 
Analytischer Geometrie und dem Glauben an einen unglaublichen Gott. In: 
Borgermeister, Rainer/Pelzer, Brigitte/Schmidt, Julia/Zwirner, Dorothea (Hg.): 
Vorträge zum filmischen Werk von Marcel Broodthaers. Köln 2001, S. 93-127 
 
 


