
Published with license by Brill Schöningh | doi:10.30965/25890581-10102020
© Theresa Stommel et al., 2025 | ISSN: 0507-7230 (print) 2589-0581 (online)
This is an open access article distributed under the terms of the CC BY 4.0 license.

Vierteljahrsschrift für  
Wissenschaftliche Pädagogik 

101 (2025) 397–412 brill.com/vfpbrill.com/vfp

Allgemeiner Teil

∵

Identität – Transformation – Behinderung
Interdisziplinäre Perspektiven auf Veränderungsprozesse und Identität in 
pädagogischen Zusammenhängen

Theresa Stommel | orcid: 0000-0003-3270-0522
Pädagogik und Rehabilitation bei Menschen mit geistiger und 
komplexer Behinderung, Department Heilpädagogik und Rehabilitation, 
Humanwissenschaftliche Fakultät, Universität zu Köln, Köln, Deutschland
theresa.stommel@uni-koeln.de

Nadine Dziabel | orcid: 0009-0006-5439-1221
Heil- und Inklusionspädagogik, Fachbereich Sozialwissenschaften,  
IU Internationale Hochschule Erfurt, Erfurt, Deutschland
nadine.dziabel@iu.org

Kristina Musholt | orcid: 0000-0003-2655-2463
Kognitive Anthropologie, Institut für Philosophie, Fakultät für 
Sozialwissenschaften und Philosophie, Universität Leipzig, Leipzig, 
Deutschland
kristina.musholt@uni-leipzig.de

Erhalten 30. Oktober 2024 | angenommen 30. Januar 2025 |  
online publiziert 18 September 2025

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:theresa.stommel@uni-koeln.de
mailto:nadine.dziabel@iu.org
mailto:kristina.musholt@uni-leipzig.de


398 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

Abstract

Identity – Transformation – Disability: Interdisciplinary Perspectives on 
Transformation and Identity in Pedagogical Contexts
The article critically examines the concept of narrative identity and related (pedagogi-
cal) questions of transformation and education from a philosophical, phenomenologi-
cal, and educational theory perspective, paying particular attention to aspects of the 
antinomies of power and social recognition in the context of disability. The aim is to 
develop an inclusive perspective on identity and education.

Keywords

narrative Identität – Transformation – Behinderung – Anerkennung – Leiblichkeit

narrative identity – transformation – disability – recognition – lived body

1	 Einleitung

Diskussionen über Identität und Bildung sind in (erziehungs-)wissenschaft-
lichen Kontexten kein neues Phänomen. Bei transformatorischen Bildungs-
ideen drängt sich aber die Frage danach, wer/was es ist bzw. sein kann, der/das 
sich in Bildungsprozessen verändert, besonders auf.

Hierauf scheinen bisher vor allem narrative Identitätskonzepte adäquate 
Antworten zu liefern (Koller 2023). Allerdings weist narrative Identität als 
Gegenstand von Bildungsprozessen auch Grenzen auf und zeitigt Exklusion, 
vor allem dann, wenn die Teilhabe an (Narrations-)Kultur ver- bzw. be-hindert  
wird. Aus diesem Grund nimmt der Beitrag narrative Identitätskonzepte 
kritisch in den Blick und reflektiert sie vor dem Hintergrund von Behinderung. 
Dabei soll (sog. geistige) Behinderung im Sinne einer Optik fungieren, um 
Herausforderungen und Grenzen bzgl. narrativer Identität und ihrer bildungs-
theoretischen Auslegung sichtbar zu machen. Die daraus erwachsende 
Problematisierung erfolgt aus philosophisch-phänomenologischer, ethischer, 
anerkennungs- und inklusionstheoretischer Perspektive. Konkret stellen sich 
die folgenden Fragen: Wer oder was übernimmt in autobiografischen Narratio
nen tatsächlich die Autor:innenschaft und wem wird sie zugeschrieben? 
Inwiefern müssen Aspekte zu Gerechtigkeit und (kollektiver) Verantwortung 
in den Blick genommen werden – insbesondere dann, wenn Identität im 
Kontext von Behinderung diskutiert wird? Und welche Identitätsdimensionen 



399Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

werden in Konzepten narrativer Identität bisweilen wenig berücksichtigt, 
sind aber grundsätzlich und insbesondere mit Blick auf Behinderung der  
Diskurs- und Sprachfähigkeit bestimmter Personen bedeutsam?

Im Folgenden werden Identitätskonstitutionen erstens als intersubjektive 
bzw. soziale Prozesse bestimmt, die zweitens von Machtstrukturen durchzogen 
sind, und die drittens auf mehr als rein verbalsprachlichen Ausdrucksformen 
beruhen. Das führt zu der bildungstheoretisch bedeutsamen Konsequenz, 
dass der Gegenstand von Bildungsprozessen und damit Bildung selbst keiner 
anthropologischen Engführung unterliegen darf. Der Beitrag zielt somit darauf 
ab, die bildungstheoretische Perspektive auf narrative Identität mit inklusiver 
Zielperspektive zu erweitern.

2	 Identität und Transformation

Identität kreist um die Frage, »als wer sich jemand unter anderen versteht« 
(Ricken 2002, S. 318) und beschreibt »eine Konzeption dessen, wer man ist«, 
eine Art »Selbstverständnis« (Henning 2012, S. 21, Herv. im Orig.) bzw. Selbst-
identifizierung. Identität beschreibt also eine »symbolische Struktur«, »die 
eine mittlere Kontinuität und eine gewisse Konsistenz in den Wandlungen des 
Lebens oder in der Vielfalt der Welt sichert« (Petzold 1993, zit. n. Dederich 2001, 
S. 153). Sie ist das kontinuierliche Erleben von »Selbigkeit über Räume und 
Zeiten hinweg« (Zirfas 2014, S. 567, Herv. im Orig.) und das Erfahren von 
»Selbstheit« (ebd., Herv. im Orig.), die trotz unterschiedlicher Situationen oder 
angesichts differenter sozialer Rollen Bestand hat.

Als ursprünglich logisch-philosophischer Begriff wird über Identität seit 
der Antike diskutiert, wobei seit den 1960er Jahren sozialwissenschaftlich- 
psychologische Perspektiven dominieren (Langner 2009). Die wohl bekann
testen Theorien stammen von Erikson und Mead (Krappmann 2012). Daran 
anknüpfend wird Identität häufig als vornehmlich kognitive Struktur 
reflexiver Selbstbeziehung begriffen. Sprachfähigkeit, Fähigkeit zur Selbst-
objektivierung, Erinnerungsvermögen bzw. Gedächtnisfunktionen und ein 
(reflexives) Bewusstsein vom Selbst sind diesem Verständnis nach notwendige 
Voraussetzungen personaler Identität (Zirfas 2014). Zudem werden traditionell 
»Unveränderlichkeit, Vollkommenheit, Einheit, Rationalität und Kontinuität« 
(ebd., S. 568) mit Identität verbunden. Gleichzeitig besteht weitgehend Einig-
keit darüber, dass sich die Ausbildung von Identität in sozialen Kontexten voll-
zieht und notwendigerweise der Anerkennung anderer bedarf (Taylor 2021), 
was besonders in aktuelleren Auseinandersetzungen betont wird. Demnach 
steht Identität in »einem wechselseitigen Verhältnis zum Anderen und zur 



400 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

Differenz« (Böhm/Seichter 2018, S. 227). Und Identität sei eben »nicht als eine 
vorauszusetzende Entität, sondern als das Ergebnis von reflexiven sozialen 
Identifizierungspraktiken« (Zirfas 2014, S. 567) zu verstehen.

An diese Einsicht anknüpfend weisen v.a. Theorien in der Tradition des 
Poststrukturalismus darauf hin, dass Identität(en) bzw. deren Herstellungs-
prozesse von Machtstrukturen durchzogen sind (Butler 2023) und »durch 
soziale Vorgaben strukturiert und in kommunikativen Handlungen zum Aus-
druck gebracht« werden (Liebsch 2013, S. 141). Auch die Annahme, Identität 
entwickele sich allein im (reflexiven) Bewusstsein, wird mit Blick auf den 
Begriff der »Körperidentität« zunehmend kritisch diskutiert. Dabei umfasst 
Körperidentität »nicht nur die (sinnlichen) Wahrnehmungsgrenzen, die 
emotionalen Erfahrungen (Subjekt), die sozialen Zugehörigkeiten (Soziales), 
die räumlichen Verortungen, sondern auch die bildlichen Fassungen (Kultur) 
und die zeitlichen Dimensionen (z.B. Gedächtnis)« (Zirfas 2014, S. 575).

Darüber hinaus betonen seit Mitte der 1980er Jahre v.a. poststrukturalistische 
Konzepte vor dem Hintergrund steigender Individualisierungs- und Plura
lisierungsprozesse die Brüchigkeit von Identität und nehmen eine offene, 
plurale und vorläufige Identität an (u.a. Keupp 2013). Hoch (2006) proklamiert, 
dass der »klassische Begriff von ›Identität‹« in postmodernen Gesellschaften 
»in mehrfacher Hinsicht problematisch geworden« sei (ebd., S. 520). Vielfältige 
Möglichkeiten der Lebensgestaltung und zunehmende Anforderungen an den 
Einzelnen führten dazu, »dass von einer weitgehend statischen Identität im 
Sinne E.H. Eriksons nicht mehr gesprochen werden kann« (ebd.). Nach Liebsch 
(2013) werden v.a. durch Globalisierung und Digitalisierung »kulturelle und 
biografische Zugehörigkeiten brüchig – für diejenigen, die Zugang zu diesen 
Veränderungen haben, auf andere Art und Weise als für diejenigen, die von der 
Teilhabe an diesen Entwicklungen ausgeschlossen bleiben« (ebd., S. 119). Damit 
verweist Liebsch zugleich auf Ungleichverhältnisse in Identitätsbildungs-
prozessen aufgrund (gesellschaftlicher) Exklusions- bzw. Inklusionspraktiken.

In aktuellen Auseinandersetzungen mit Identität wird zudem das bisher 
zur Abgrenzung dienende Differente ins Innere verlegt. Eine »kontinuierliche 
Verknüpfung durch psychische Episoden und Erinnerungen […] über die Zeit 
hinweg« (Henning 2012, S. 24) reicht für die Herstellung von Identität nicht 
mehr aus.

Hier knüpfen Konzepte narrativer Identität an. Elemente des Fragmenta
rischen, der Veränderung und des Indifferenten werden dabei nicht länger als 
Gegensatz zu bzw. Gefahr für Identität, sondern als deren konstitutive Bestand-
teile begriffen (Kubitza 2005). Die identitätstheoretisch bedeutsamen Begriffe 
Kontinuität, Kohärenz und Einheit werden dabei neu bestimmt (ebd.). So 
lasse sich etwa Kontinuität »nicht gegen ›Veränderung‹ ausspielen. Personale 



401Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

Kontinuität bedeutet vielmehr, daß jemand bei allen wechselnden Umständen, 
denen er ausgesetzt war, bei allen Entwicklungen, die er durchlaufen hat, und 
bei allen (äußeren und inneren) Veränderungen, die er erfahren, vielleicht 
erhofft und angestrebt hat, von sich und anderen als dieselbe Person ›identi-
fizierbar‹ ist. […] Das moderne Denken von Kontinuität ist geradezu, so para-
dox es klingen mag, ein Denken und symbolisches Bearbeiten von Kontingenz 
und Veränderung.« (Straub/Renn 2002, S. 19, Herv. im Orig.)

Das Motiv der Veränderung ist ebenso konstitutiv für Bildungsfragen (u.a. 
Lipkina 2016). Wird Bildung als Veränderungsprozess begriffen, ist zu fragen, 
wer oder was sich in diesen Prozessen verändert bzw. gleichbleibt. Nach 
Koller (2023) verändern sich in Bildungsprozessen »Welt- und Selbstbezüge« 
(S. 44), die wiederum die individuellen »Welt- und Selbstverhältnisse« (ebd., 
S. 15) bestimmen. Im Fokus der bildungstheoretischen Überlegungen steht 
damit u.a. die »Transformation individueller Selbstdefinitionen« (Koller 2016, 
S. 178), kurz: der Identität. Zur theoretischen Annäherung an die Selbstbezüge 
eignen sich für Koller entsprechend narrative Identitätskonzepte, insofern 
sie Identität als dynamische Größe anerkennen und auf den Vollzug und das 
Hervorbringen potenzieller Veränderung durch synthetisierende Praktiken 
hinweisen.

3	 Narrative Identität und Autor:innenschaft

Philosophischen Theorien narrativer Identität zufolge lernen wir, wer wir sind, 
indem wir die eigene Biografie erzählen und damit zugleich interpretieren, 
einordnen und so unserem Selbst zu einer gewissen Kontinuität und Einheit, 
gerade angesichts stetiger äußerer und innerer Transformationsprozesse, ver-
helfen (u.a. Schechtman 1996; Henning 2009; Crone 2016). Das Konzept der 
narrativen Identität ist dabei intuitiv nachvollziehbar: »Um eine Vorstellung 
davon zu bilden, wer man ist, führt man sich oftmals Situationen des eigenen 
Lebens vor Augen, und identifiziert dabei sowohl Wendepunkte als wieder-
kehrende Themen.« (Crone 2016, S. 196) Dabei verweisen diese Prozesse der 
Selbstvergewisserung sowohl auf Konstanten (wie sie beispielsweise in Aus-
sagen der Art ›Ich war schon immer x‹ zum Ausdruck kommen) als auch auf 
Brüche und Veränderungen (›Im Gegensatz zu früher, zeichne ich mich heute 
durch y aus‹); es zeigen sich Wiederholungen und Leitmotive. Henning (2009) 
zufolge folgt die Narration in der Regel dem Prinzip der explanatorischen Einig-
keit und Kohärenz: Indem man nur bestimmte Ereignisse und Episoden in die 
Lebensgeschichte aufnimmt, andere dagegen herauslässt, ist man bestrebt, 
eine Stimmigkeit zwischen verschiedenen Ereignissen und Ereignisfolgen 



402 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

herzustellen und aufzuzeigen (Crone 2016). Es handelt sich bei der Narration 
der eigenen Biografie demnach um ein Sinngebungsverfahren: Indem die 
Narration gegenwärtig erfahrene Situationen in einen sinnhaften Bezug zu 
vergangenen Erlebnissen setzt und damit gleichsam einen ›roten Faden‹ 
der eigenen Lebensgeschichte spannt, werden gerade auch durchlaufene 
Transformationsprozesse für das Subjekt (und auch für andere) verständlich 
gemacht. Dabei wird die eigene Narration und damit auch die Identitäts-
bildung nicht als abgeschlossen betrachtet, sondern eröffnet den Möglichkeits-
raum der stetigen Weiterentwicklung. Wenn man nun fragt, wer oder was sich 
eigentlich in Bildungs- und Transformationsprozessen verändert bzw. gleich-
bleibt, so kann man diese Frage unter Verweis auf Dennetts (1992) Konzept 
des »Selbst als Zentrum der narrativen Gravitation«1 beantworten. Dennett 
zufolge wird das Selbst also mit dem Protagonisten der eigenen Erzählung 
identifiziert.

Bildungstheoretisch bedeutsam ist Koller und anderen zufolge neben der 
Brüchigkeit und Wandelbarkeit auch die sozial-kulturelle Dimension narrativer 
Identität. So sei das Verhältnis eines Menschen zu sich selber stets »mittels 
kulturell bereitgestellter Figuren« gestaltet, »die eine Art historisch veränder-
licher Grammatik oder Rhetorik des Erzählens bilden, die dem einzelnen 
Individuum immer schon vorausgeht und dessen Selbstbezug präfiguriert« 
(Koller 2023, S. 43). Wenn es aber so ist, dass wir in unseren Erzählungen stets 
auch auf kulturell kanonisierte Erzählmuster zurückgreifen, dann sind diese 
notwendigerweise machtkritisch zu hinterfragen. Denn die fraglichen Erzähl-
strukturen weisen immer auch kulturell eingeschriebene Norm-, Wert- und 
Machtstrukturen auf, die implizit in unsere Identitätsbilder einfließen und 
damit die Identitätsentwicklung bestimmter Personengruppen auf potenziell 
problematische Weise limitieren (Keupp 2013; Kraus 2000; Koller 2023).

Darüber hinaus verfügen Personen nicht in allen Momenten ihres Lebens 
über ein voll artikuliertes biografisches Selbstverständnis – und manche ver-
fügen vielleicht nie über ein solches. So sind etwa sehr junge Kinder sicher 
noch nicht in der Lage dazu, eine stimmige Geschichte der eigenen Identi-
tät zu konstruieren: vielmehr werden sie zunächst in die von der Familie 
geschaffenen Narrative hineinsozialisiert und erst so überhaupt in die Lage 
versetzt, in den Prozess der Identitätsbildung einzutreten (Lindemann 2014). 
Nicht das Subjekt allein ist also Autor:in der eigenen Lebensgeschichte, sondern 
auch andere Narrative finden Eingang in den Prozess der Selbstvergewisserung. 
Durch den Abgleich mit den Erzählungen anderer minimiert sich einerseits 

1	 Übersetzung der Autorinnen des Originaltitels »The Self as a Center of Narrative Gravity«.



403Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

die Gefahr einer ›bloß fiktiven‹ Erzählung: die eigene Erzählung muss in 
einem intersubjektiven Bezugsrahmen verankert sein und kann durchaus von 
anderen korrigiert werden (Crone 2016, S. 167f). Die eigene Biografie wird also 
nicht allein vom Subjekt konstruiert, sondern steht in einem steten Wechsel-
spiel mit den Narrativen enger Bezugspersonen, wie Familienangehörigen, 
Freunden oder Lehrpersonen. Narrative Identität ist demnach »stets interaktiv 
eingebettet und auf andere angewiesen« (Koller 2023, S. 43). Andererseits gilt 
es an dieser Stelle kritisch zu hinterfragen, inwiefern die Ko-Konstruktion 
unserer biografischen Narrative immer auch Gefahr läuft, das Subjekt auf 
problematische Art und Weise einzuschränken oder ihm wichtige Aspekte 
der Anerkennung und Teilhabe zu verwehren. Gerade mit Blick auf etwa die 
frühe Kindheit, Demenzerkrankungen oder (sog. geistige) Behinderung stellt 
sich die Frage, wer die Autorität über biografische Erzählungen besitzt und 
wie man sicherstellen kann, dass diese der jeweiligen Person auch tatsächlich 
gerecht werden (siehe Abschnitt 4).

Schließlich stellt sich die Frage, ob das Konzept narrativer Identität mit 
seinem starken Fokus auf Sprache nicht andere Dimensionen der Identitäts-
bildung ausblendet bzw. ob es auf eine Art und Weise erweitert werden kann, 
die nicht von vornherein bestimmte Personengruppen von Autor:innenschaft 
ausschließt. Auch für eine alternative Auffassung, ein Leben ohne die in dieser 
Form beschriebene Identität müsse keineswegs defizitär sein, könnte im Sinne 
einer Entpathologisierung des Nicht-Vorhandenseins anstelle einer inklusiven 
Öffnung des Konzepts plädiert werden. Diese Option soll jedoch an dieser 
Stelle nicht weiterverfolgt werden.

Stattdessen wird im Folgenden dafür argumentiert, neben sprachlichen 
Faktoren Aspekte des prä-reflexiven Selbstbewusstseins sowie das leibliche 
Erinnerungsvermögen stark zu machen (siehe Abschnitt 5). Zudem können auch 
nicht-sprachlich verfasste Faktoren wie etwa Lebens-, Konsum-, Kleidungs-,  
Einrichtungs- und Musikstile zur Identitätsbildung beitragen (Kresic 2006).

4	 Gerechtigkeitsethische Aspekte im Kontext von Behinderung

Der Einfluss struktureller Bedingungen auf die Identitätsentwicklung lässt sich 
mit einem Fokus auf das Phänomen ›Behinderung‹ besonders deutlich heraus-
arbeiten. Wird Behinderung als »erkenntnisleitendes Moment für die Analyse 
der Mehrheitsgesellschaft« (Waldschmidt/Schneider 2007, S. 15) genutzt, wie 
es die Geistes- und Sozialwissenschaften, insbesondere die Disability Studies, 
tun, so werden vor dem Hintergrund der Verknüpfung von Behinderung 
und Identität zahlreiche gesellschaftliche Probleme und Herausforderungen 



404 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

sichtbar. Dabei rücken insbesondere Fragen der Anerkennung und Teilhabe 
sowie des Empowerments in den Mittelpunkt, die entscheidend für die Identi-
tätsentwicklung sind.

Im Diskurs der Disability Studies wird Behinderung schon lange in Bezug 
auf Identität diskutiert. Dabei wird häufig die sogenannte ›Behindertenidenti-
tät‹ sowie ein oft damit verbundener »viktimisierende[r] Identitätsbegriff« 
(Maskos 2022, S. 487) kritisiert. Zum einen wird eine kollektive ›Behinderten-
identität‹ skeptisch betrachtet, da sie angesichts der Vielfalt von Beein-
trächtigungsformen und Behinderungskonstruktionen wenig greifbar und 
sinnvoll ist (ebd.), auch wenn sie ihre Funktion als ›strategischer Essentialismus‹ 
(Spivak 1990) im politischen Kontext nicht gänzlich eingebüßt hat. Zum anderen 
wird die Fremdzuschreibung einer kollektiven Behindertenidentität auf Basis 
fähigkeitsbezogener Identitätskonzeptionen abgelehnt. Denn Menschen mit 
Behinderungen im Vergleich zu einer idealisierten, an Fähigkeiten geknüpften 
Identitätsvorstellung eine negativ abweichende ›Behindertenidentität‹ zuzu-
weisen, schreibt sie durch wirkmächtige hegemoniale Strukturen kollektiv 
als ›Andere‹ fest (Riegel 2016). So unterstreicht auch Carol J. Gill (2001), dass 
behinderte Menschen gegen stereotype Identitäten ankämpfen müssen, 
sieht aber ebenso Empowerment-Potenzial in der Identifikation mit anderen 
behinderten Menschen. Ihr Konzept des »coming out« (Gill 1997) bietet einen 
Weg, Behinderung als positiven Teil der eigenen Identität anzuerkennen, und 
macht deutlich, dass Identitätsentwicklung auch ein Bildungsprozess ist, der 
durch pädagogische Ansätze wie »Kompetenzdialoge, stärkenorientierte Bio-
graphiearbeit und lösungsorientierte Ansätze« (Schuppener 2011, S. 217) unter-
stützt werden kann. Dies zeigt, dass Identitätsentwicklung nicht nur eine 
persönliche, sondern auch eine gesellschaftliche Aufgabe und damit eine Frage 
sozialer Gerechtigkeit ist. Kritiker:innen weisen vor diesem Hintergrund eine 
Identitätskonstruktion verstanden als individuell zu erbringende »Leistung 
in Form eines selbstreflexiven, bewussten Prozesses« (ebd., S. 210) ab und 
betonen, dass »jedes Individuum […] seine einzigartige ›Identitätsbiografie‹ 
unabhängig von kognitiven Fähigkeiten [entwickelt] und […] unterschiedliche 
Identitätszustände quantitativ und qualitativ verschieden [erlebt]« (ebd., 
S. 212).

Die Wechselwirkungen von Behinderung, gesellschaftlichen Strukturen 
und Identitätsentwicklung erfordern somit eine kritische Reflexion, ins-
besondere im Hinblick auf soziale Abhängigkeit und eingeschränkte Teil-
habe (Jeltsch-Schudel 2011). Koller (2023) betont, dass gesellschaftliche 
Machtverhältnisse Identitätsentwicklung limitieren. Der aktuelle Bundes-
teilhabebericht (BMAS 2021) zeigt erneut, dass Menschen mit Behinderung 
oft vom gesellschaftlichen Leben ausgeschlossen sind, was ihren Zugang 



405Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

zu wesentlichen identitätsstiftenden Sphären einschränkt und somit ihre 
Identitätsentwicklung erschwert und zu mangelnder Anerkennung führt 
(Plangger/Schönwiese 2013). Trotz vieler Fortschritte sind Menschen mit 
Behinderung, insbesondere Menschen mit sog. geistiger Behinderung, 
weiterhin stark von Institutionalisierung, Fremdbestimmung und Exklusion 
betroffen. Der gesellschaftliche Rahmen, innerhalb dessen Menschen mit 
Behinderung sich selbst und die Welt sowie ihr Verhältnis zu ihr verstehen 
sollen, ist also kleiner. Es zeigt sich außerdem, dass das »zur-Sprache-Kommen 
einer noch stummen Erfahrung« (Boger/Brinkmann 2021, S. 22) in Bezug auf 
die eigene (narrative) Identität, das eigene Selbstverständnis oder auch das 
Selbstgewahrsein vor dem Hintergrund von (sog. geistiger) Behinderung durch 
bestehende diskursive Rahmungen und Machtverhältnisse be-hindert wird. 
In diesem Zusammenhang wird auch deutlich, dass das Fehlen von Möglich-
keiten, narrative Identität jenseits der Verbalsprache zu entwickeln, eine Form 
von struktureller Diskriminierung darstellt. Viele Räume zur Entwicklung 
und Artikulation von Identität bleiben also verschlossen, nicht aufgrund 
individueller Defizite, sondern wegen Barrieren und Diskriminierungen, die 
eine »nachhaltige Be-Hinderung bei der Bewältigung von (identitären) Ent-
wicklungsaufgaben« (Schuppener 2011, S. 214) darstellen. Deutlich wird hier-
bei folgendes: »Wenn ›Behinderung‹ ein sozialer Prozess ist, der auch auf 
verschiedene gesellschaftliche Faktoren zurückzuführen ist […], dann sind 
der Biographiearbeit und anderen bei den betroffenen Individuen ansetzende 
Unterstützungsansätzen Grenzen gesetzt. Politisch und ökonomisch bedingte 
Lebensverhältnisse und Lebenswirklichkeiten lassen sich nicht alleine 
durch pädagogische oder therapeutische Beziehungsprozesse verändern« 
(Dederich 2001, S. 158).

Das verweist auf eine kollektive Verantwortung für Identitätsentwicklungs-
prozesse, die viel deutlicher auch als eine Frage der Gerechtigkeit betrachtet 
und diskutiert werden muss.

5	 Leibliche Identitätsdimensionen

Daneben ist kritisch zu bedenken, dass sich Identität nicht ausschließlich in 
verbalsprachlichem Handeln konstruiert bzw. der Begriff der Sprachlichkeit 
nicht auf Verbalsprache reduziert werden kann. Die allgemeine Bedeutsam-
keit leiblicher Identitätsdimensionen lässt sich im Kontext von (sog. geistiger) 
Behinderung besonders prägnant zeigen.

Das hier fokussierte Leib-Verständnis schließt u.a. an die Arbeiten des 
französischen Phänomenologen Maurice Merleau-Ponty an, der in Anlehnung 



406 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

an Edmund Husserl die Dichotomie von Körper und Geist über den 
fungierenden Leib aufzulösen versucht. Aus phänomenologischer Perspektive 
spielt der als Wahrnehmungsorgan, Ausdrucksmedium und Grundbedingung 
(inter-)subjektiver Beziehung fungierende Leib für Identität eine ent-
scheidende Rolle (u.a. Gugutzer 2002). Fuchs (2018) beschreibt »personales 
Selbstsein« daher als »wesentlich lebendig und leiblich« (ebd., S. 49). (Leib-
liche) Identität ist freilich weder vollständig noch unversehrt. Identität 
lässt sich vor phänomenologischem Hintergrund (wie auch in narrativen 
Konzepten) als brüchig und vorgängig begreifen und beschreibt die ständige 
Integration von Fragmenten.

Die Leiblichkeit des Menschen lässt sich zum einen als »Ausgangspunkt 
der personalen Identität« (Gugutzer 2002, S. 127) verstehen, insofern sich über 
den Leib im Sinne einer vorbegrifflichen Perspektivierung (im Zur-Welt-Sein) 
ein ›präreflexives Selbstbewusstsein‹ konstituiert (Musholt 2018). Der Leib 
ist als »Nullpunkt der Orientierung […]« (Husserl 1952, S. 158) Ursprung für 
ein »Gefühl der Meinigkeit« (Zahavi 2005, zit. nach Musholt 2018, S. 144) in 
Relation zur Welt. So ist der fungierende Leib stets »auf sich selbst bezogen« 
(Waldenfels 2000, S. 43), wobei er sich der vollständigen Verfügbarkeit entzieht 
(Meyer-Drawe 1993). Durch die Selbstbezüglichkeit entsteht ein Bewusstsein 
vom Selbst, das (noch) nicht begrifflicher Natur sein muss und zugleich den 
Ursprung jeder weiteren »Selbstbezugnahme« (Musholt 2018, S. 140) darstellt. 
Als Nullpunkt konstituiert der Leib im Raum Orientierung, es entsteht eine 
»place identity« (Waldenfels 1985, S. 196) in Relation zur Welt.

Zum andern ist der Leib »Ausdrucksmedium« (Alloa 2022, S. 15) bzw. 
»Medium der Selbstdarstellung« (Waldenfels 2000, S. 210) und damit für 
Identitätskonstruktion bedeutsam. Über den Leib konstituiert sich die Erfah
rung von Kohärenz als »Merkmal eines jeden (!) Menschenleben, also auch 
des Menschen, der keine kohärente Geschichte sprachlich zum Ausdruck 
zu bringen vermag« (Völkel 2017, S. 82). Die »Ausdruckssphäre« des Leibes 
(Waldenfels 2000, S. 230, Herv. im Orig.) ist nicht allein von der Sprache her 
aufgebaut und auch das Medium des Ausdrucks ist nicht »ausschließlich an 
die Sprache, an die Schrift oder an das Wort gebunden […]« (ebd., S. 230). 
Kohärenz ließe sich folglich durchaus auch über leiblichen Ausdruck her-
stellen. (Leiblicher) Ausdruck ist ein schöpferischer Akt bzw. stiftender Voll-
zug (ebd.). Das heißt, in der leiblichen (ebenso wie in der sprachlichen) 
Gestaltungskraft wird etwas im Sinne eines »schöpferischen Ausdrucks« 
(Waldenfels 1995, S. 110) hervorgebracht: »Leibliche Kreativität und die sprach-
liche Gestaltungskraft verbinden dasselbe grundlegende Merkmal, nämlich 
die Tatsache, dass in ihrem aktiven Vollzug etwas hervorgebracht wird, das 
in der reinen Reflexion ihrer analytischen Komponenten nicht zu finden ist.« 



407Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

(Alloa 2022, S. 29) Dabei sind Sprache und Leib keine voneinander getrennten 
Bereiche. Jeder Sinn ist leiblich-sinnlich fundiert und lässt sich auch ›nach-
träglich‹ niemals vollständig sprachlich einholen. Sinngebung in der Narration 
der eigenen Biografie als kohärente Geschichte vollzieht sich demnach immer 
auch (und möglicherweise ausschließlich) leiblich-kreativ über die »Sprach-
lichkeit des Leibes« (Unger-Rudroff 2020, S. 99), das heißt über leib-körperliche 
Sprach- bzw. Ausdrucksdimensionen und drückt sich z.B. in Gestik, Mimik, in 
Emotionen etc. aus.

Nicht nur Kohärenz, auch Kontinuität lässt sich über die Leiblichkeit 
begründen. Nach Fuchs (2018) »[beruht] [d]ie grundlegende Kontinuität 
der Person […] auf der leiblichen Selbstvertrautheit des Subjekts: dem prä-
reflexiven Selbstempfinden […]. Und sie beruht […] auf dem leiblichen 
Gedächtnis, d.h. auf einer gewachsenen, im Leibgedächtnis sedimentierten 
und als solcher implizit immer gegenwärtigen Geschichte« (ebd., S. 55). Der 
Leib ist »ein Gedächtnisraum« (Zirfas 2014, S. 575), in dem sich Erfahrungen 
sedimentieren. In der kontinuierlichen Verleiblichung unserer Existenz 
werden vergangene und gegenwärtige Erfahrungen verbunden, ohne dass 
daran notwendigerweise »autobiographisches Erinnern oder Wissen über die 
eigene Person gebunden« ist (Fuchs 2018, S. 51).

Und schließlich lässt es das Motiv der Leiblichkeit zu, auch die soziale 
Dimension (narrativer) Identitätskonzepte in den Blick zu nehmen. Im 
Leib verstricken sich Eigenes und Fremdes. Jeder Selbstbezug ist zugleich 
Fremdbezug, weil der Anlass des Bezugs zum Selbst im Anderen liegt. Dabei 
impliziert die Synchronität von Fremdbezug und Selbstbezug immer auch eine 
gewisse Fremdheit im Selbst (Waldenfels 2000). Gestützt werden Selbstbezug 
und Fremdbezug im gemeinsamen Weltbezug, der sich in einer Zwischenwelt, 
in der ›Zwischenleiblichkeit‹, verorten lässt. Mit Blick auf (narrative) Identi-
tätskonzepte lässt sich diese Zwischenwelt auch aus einer Phänomenologie 
der Geschichten heraus beschreiben. Nach Schapp (2012) erfolgt »[d]er ein-
zige Zugang zu uns selbst […] über Geschichten, in die wir verstrickt sind« 
(ebd., S. 136). Das ›Zwischen‹ beschreibt Schapp also durch Geschichten und 
jedes Verstricktsein impliziert notwendigerweise ein Mitverstricktsein des 
Eigenen im Fremden. Werden Geschichten wie im Konzept narrativer Identi-
tät als konstitutiv für Identitätsbildungsprozesse betrachtet, lässt sich über 
die Phänomenologie der Geschichten bzw. die Verstrickung von Eigenem und 
Fremdem dafür argumentieren, dass sich nicht nur im Erzählen der eigenen 
Biografie, sondern auch in fremden Geschichten aufgrund des intersubjektiven 
Mitverstricktseins Identität ausbilden und entwickeln kann. Darauf macht 
auch Koller (2023) aufmerksam: Selbstverhältnisse »lassen sich […] nicht 
unabhängig vom Verhältnis zu anderen (und zur Welt) erfassen, sondern 



408 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

sind eingebunden in ein Geflecht aus Anderen-  und Weltbezügen« (ebd., 
S. 43). Damit sei erneut auf die Notwendigkeit der Teilhabe(-möglichkeiten) 
an Geschichten und damit auf sozial-gesellschaftliche Fragen hinsichtlich 
Identität verwiesen, die aus phänomenologischer Perspektive wie auch im 
Kontext narrativer Identitätskonzepte und damit schließlich für Bildung und 
Transformation bedeutsam sind. Nur angedeutet werden kann an dieser Stelle 
die oben bereits skizzierte alternative, weil nicht-defizitäre Auffassung eines 
Lebens ohne die hier fokussierte Form von Identität, die auch in phänomeno-
logischen Schriften und gerade mit Bezug auf den Begriff der Behinderung 
diskutiert wird. Hier wird Identität etwa im Sinne einer Fixierung als Ver-
kennung problematisiert und deshalb die Nicht-Identität betont (Bedorf/ 
Boger 2022).

6	 Konklusion

Zusammenfassend lässt sich mit Blick auf (narrative) Identitätskonzepte und 
ihre bildungstheoretische Verwendung kritisch einwenden, dass eine grund-
sätzlich zu attestierende »Leibvergessenheit« (Alloa 2022, S. 11) in Identi-
tätsdiskursen dazu führt, dass wesentliche Aspekte menschlicher Identität 
vernachlässigt werden bzw. in Vergessenheit geraten können. Damit werden 
zumindest indirekt bestimmte Mindestanforderungen wie Sprach- bzw. Dis-
kursfähigkeit an Identität gestellt, die aus anthropologischer Perspektive 
nicht zu rechtfertigen sind, und die in ihrer Konsequenz zu dem Vorurteil 
führen, Personen, deren verbalsprachlichen Fähigkeiten und Teilhabe am 
gesellschaftlichen Diskurs beeinträchtigt bzw. be-hindert sind, seien ohne 
Selbstbezug, »›identitätslos‹« (Schuppener 2005, S. 32) und damit – mit 
Blick auf transformatorische Bildungstheorien  – letztlich ›bildungsunfähig‹. 
Darüber hinaus ist zu konstatieren, dass die eigene Biografie bzw. das eigene 
Narrativ nie allein vom Subjekt, sondern stets in einem sozialen Wechselspiel 
konstruiert wird. Das impliziert eine kollektive Verantwortung – vor allem hin-
sichtlich Personengruppen, deren verbalsprachlichen und diskursiven Fähig-
keiten eingeschränkt werden/sind. Verantwortung für Identitätsentwicklung 
als Gegenstand der »Transformation des Welt- und Selbstverhältnisses« 
(Koller 2023, S. 16) des Individuums darf vor diesem Hintergrund nicht allein 
den Betroffenen auferlegt werden, sondern muss als kollektive gesellschaft-
liche Aufgabe verstanden werden. Im Rahmen von Inklusion verweist sie auf 
die anspruchsvolle Aufgabe von Bildung, die nichts weniger als eine »Neu-
gestaltung der Umwelt als inklusive Gesellschaft« zum Ziel hat (Hinz 2006, S. 5) 
und damit Inklusionserfahrungen als Teil der eigenen Identität ermöglichen 



409Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

und eben nicht vorenthalten soll. Entsprechend muss geklärt werden, welche 
Ressourcen und Anerkennungsformen zur Verfügung stehen müssen, um 
Anforderungen der Identitätsentwicklung zu bewältigen und wie diese 
gerecht verteilt werden können (Dederich 2001). Dabei müssen auch Fragen 
nach Möglichkeitsräumen einer Genese narrativer Identität jenseits von »dis-
kursiv normalisierten Sprachformen« (Boger/Brinkmann 2021, S. 22) diskutiert 
werden. In der Folge gilt es, gesellschaftlich etablierte Machtverhältnisse und 
soziale Ungleichheiten anzuerkennen und als Verursacher nicht gelingender 
Identitätsentwicklung herauszustellen und zu bekämpfen.

Literatur

Alloa, Emmanuel (2022): Der flektierte Leib oder: Über die Körperlichkeit der Sprache. 
In: Ahmad Milad Karimi/Maryam Palizban (Hrsg.): Leibverständnis und Leibver-
gessenheit. Interdisziplinäre Zugänge. Baden-Baden: Karl Alber, S. 11–32.

Boger, Mai-Anh/Brinkmann, Malte (2021): Zur Phänomenologie der Erfahrungen 
von Inklusion, Exklusion und Behindert-Werden. In: Menschen: Zeitschrift für 
gemeinsames Leben, Lernen und Arbeiten 44/H3–4, S. 21–27.

Böhm, Winfried/Seichter, Sabine (2018): Wörterbuch der Pädagogik. 17., aktualisierte 
und vollständig überarbeitete Aufl. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Butler, Judith (2023): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des 
Menschlichen. Berlin: Suhrkamp.

Crone, Katja (2016): Identität von Personen. Eine Strukturanalyse des biographischen 
Selbstverständnisses. Berlin: de Gruyter.

Dederich, Markus (2001): Menschen mit Behinderung zwischen Ausschluss und 
Anerkennung. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

Dennett, Daniel (1992): The Self as Center of Narrative Gravity. In: Frank S. Kessel/ 
Pamela Cole/Dale L. Johnson (Hrsg.): Self and Consciousness: Multiple Perspectives. 
Hillsdale/NJ: Lawrence Erlbaum, S. 4–237.

Fuchs, Thomas (2018): Leiblichkeit und personale Identität in der Demenz. In: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 66/H1, S. 48–61.

Gill, Carol J. (1997): Four types of integration in disability identity development. In: 
Journal of Vocational Rehabilitation 9/H1, S. 39–46.

Gill, Carol J. (2001): Divided understandings. The experience of disability. In: Gary L.  
Albrecht/Katherine D. Seelman/Michael Bury (Hrsg.): Handbook of Disability 
Studies. London: Sage, S. 351–372.

Gugutzer, Robert (2002): Leib, Körper und Identität. Eine phänomenologisch- 
soziologische Untersuchung zur personalen Identität. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.



410 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

Henning, Tim (2009): Person sein und Geschichten erzählen. Eine Studie über 
personale Autonomie und narrative Gründe. Berlin: De Gruyter.

Henning, Tim (2012): Personale Identität und personale Identitäten – Ein Problemfeld 
der Philosophie. In: Hilarion Petzold/Martin Sökefeld (Hrsg.): Identität. Ein Kern-
thema moderner Psychotherapie – interdisziplinäre Perspektiven. Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften, S. 19–38.

Hinz, Andreas (2006): Inklusion und Arbeit – wie kann das gehen? In: impulse. 
Magazin der Bundesarbeitsgemeinschaft für Unterstützte Beschäftigung 39/H3, 
S. 3–12.

Husserl, Edmund (1952): Husserliana: Gesammelte Werke. Bd. 4: Ideen zu einer reinen 
Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie II. Hrsg. von Marly Biemel. 
Den Haag: Nijhoff.

Jeltsch-Schudel, Barbara (2011): Identität. In: Heinrich Greving (Hrsg.): Kompendium 
der Heilpädagogik. Bd. 2: I–Z. Troisdorf: Bildungsverlag Eins, S. 7–16.

Keupp, Heiner (Hrsg.) (2013): Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten 
in der Spätmoderne. Reinbek/Hamburg: Rowohlt.

Koller, Hans-Christoph (2023): Bildung anders denken. Einführung in die Theorie 
transformatorischer Bildungsprozesse. Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, Hans-Christoph (2016): Bildung und Biografie. Probleme und Perspektiven 
bildungstheoretisch orientierter Bildungsforschung. Zeitschrift für Pädagogik 62/ 
H2, S. 172–184.

Krappmann, Lothar (2012): Identität. In: Dieter Lenzen/Friedrich Rost (Hrsg.): Päda
gogische Grundbegriffe 1: Aggression und Interdisziplinarität. Reinbek/Hamburg: 
Rowohlt, S. 715–719.

Kraus, Wolfgang (2000): Das erzählte Selbst. Die narrative Konstruktion von Identität 
in der Spätmoderne. Centaurus: Herbolzheim.

Kresic, Marijana (2006): Sprache, Sprechen und Identität. Studien zur sprachlich- 
medialen Konstruktion des Selbst. München: Iudicium.

Kubitza, Thorsten (2005): Identität, Verkörperung, Bildung. Pädagogische Perspektiven 
der philosophischen Anthropologie Helmuth Plessners. Bielefeld: transcript.

Langner, Anke (2009): Identität. In: Markus Dederich/Wolfgang Jantzen (Hrsg.): 
Behinderung und Anerkennung. Stuttgart: Kohlhammer, S. 179–182.

Liebsch, Katharina (2013): Identität und Identifikationen. In: Albert Scherr (Hrsg.): 
Soziologische Basics. Eine Einführung für pädagogische und soziale Berufe. Wies-
baden: Springer VS, S. 119–125.

Lindemann, Hilde (2014): Holding and Letting Go: The Social Practice of Personal 
Identities. Oxford: Oxford University Press.

Lipkina, Julia (2016): Identität als Voraussetzung für Bildung. Eine qualitative Studie zu 
Bildungserfahrungen als Frage nach der Ermöglichung von Identität in schulischen 
und außerschulischen Kontexten. Berlin: LIT.



411Identität – Transformation – Behinderung

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

Maskos, Rebecca (2022): Identität und Identitätspolitik: Welche Bedeutung haben 
sie für behinderte Menschen? In: Anne Waldschmidt (Hrsg.): Handbuch Disability 
Studies. Wiesbaden: Springer VS, S. 485–500.

Meyer-Drawe, Käte (1993): Das Ich im Spiegel des Nicht-Ich. In: Bildung und 
Erziehung 46/H2, S. 195–206.

Musholt, Kristina (2018): Prä-reflexives Bewusstsein im Kontext von Kognitions-
wissenschaften: Vom impliziten zum expliziten Selbst. In: Klaus Viertbauer (Hrsg.): 
Präreflexives Selbstbewusstsein im Diskurs. Freiburg: Karl Alber, S. 140–149.

Petzold, Hilarion G. (1993): Integrative Therapie. Modelle, Theorien & Methoden einer 
schulenübergreifenden Psychotherapie. Bd. 1: Klinische Philosophie: Transversale 
Diskurse. Paderborn: Junfermann.

Plangger, Sascha/Schönwiese Volker (2013): Bildungsgerechtigkeit zwischen Umver-
teilung, Anerkennung und Inklusion. In: Markus Dederich/Heinrich Greving/ 
Christian Mürner/Peter Rödler (Hrsg.): Behinderung und Gerechtigkeit. Heil-
pädagogik als Kulturpolitik. Gießen: Psychosozial, S. 55–76.

Ricken, Norbert (2002): Identitätsspiele und die Intransparenz der Macht. In: Jürgen 
Straub/Joachim Renn (Hrsg.): Transitorische Identität. Der Prozesscharakter des 
modernen Selbst. Frankfurt/Main: Campus, S. 318–359.

Riegel, Christine (2016): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogisches 
Handeln in widersprüchlichen Verhältnissen. Bielefeld: transcript.

Schapp, Wilhelm (2012): In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding. 
Frankfurt/Main: Klostermann.

Schechtman, Marya (1996): The Constitution of Selves. Ithaca: Cornell University Press.
Schuppener, Saskia (2005): Selbstkonzept und Kreativität von Menschen mit geistiger 

Behinderung. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.
Schuppener, Saskia (2011): Empowerment und Identitätsentwicklung bei Menschen 

mit Behinderungserfahrungen. In: Wolfram Kulig/Kerstin Schirbort/Michael 
Schubert (Hrsg.): Empowerment behinderter Menschen. Theorien, Konzepte, Best- 
Practice. Stuttgart: Kohlhammer, S. 209–221.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The post-colonial critic: Interviews, strategies, 
dialogues. London: Routledge.

Straub, Jürgen/Renn, Joachim (Hrsg.) (2002): Transitorische Identität. Der Prozess-
charakter des modernen Selbst. Frankfurt/Main: Campus.

Taylor, Charles (2021): Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. 
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Unger-Rudroff, Anna (2020): Bewegung und Musikverstehen: leibphänomenologische 
Perspektiven auf die musikalische Begriffsbildung bei Kindern. Bielefeld: transcript.

Völkel, Bärbel (2017): Inklusive Geschichtsdidaktik: Vom inneren Zeitbewusstsein zur 
dialogischen Geschichte. Frankfurt/Main: Wochenschau.



412 Stommel, Dziabel und Musholt

Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik 101 (2025) 397–412

Waldenfels, Bernhard (1985): In den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt/Main: 
Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (1995): Deutsch-französische Gedankengänge. Frankfurt/Main: 
Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (2000): Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie 
des Leibes. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Waldschmidt, Anne/Schneider, Werner (2007): Disability Studies, Kultursoziologie 
und Soziologie der Behinderung: Erkundungen in einem neuen Forschungsfeld. 
Bielefeld: transcript.

Zirfas, Jörg (2014): Identität. In: Christoph Wulf/Jörg Zirfas (Hrsg.): Handbuch Päda
gogische Anthropologie. Wiesbaden: Springer VS, S. 567–577.

	 Internetquellen
Bedorf, Thomas/Boger, Mai-Anh (2022): Jean-Luc Nancy (1940–2021) – Ein Mensch 

mit Behinderung? In: Zeitschrift für Disability Studies 2022/H1. URL: http:// 
zds-online.org/wp-content/uploads/2022/02/ZDS_2022_1_10_Bedorf_Boger.pdf 
(Datum des letzten Abrufs: 15. Januar 2025).

Bundesministerium für Arbeit und Soziales (2021): Dritter Teilhabebericht der 
Bundesregierung über die Lebenslagen von Menschen mit Beeinträchtigungen. 
Teilhabe – Beeinträchtigung – Behinderung. URL: https://www.bmas.de/DE/Service 
/Publikationen/Broschueren/a125-21-teilhabebericht.html (Datum des letzten 
Abrufs: 17. Dezember 2024). [= BMAS 2021].

http://zds-online.org/wp-content/uploads/2022/02/ZDS_2022_1_10_Bedorf_Boger.pdf
http://zds-online.org/wp-content/uploads/2022/02/ZDS_2022_1_10_Bedorf_Boger.pdf
https://www.bmas.de/DE/Service/Publikationen/Broschueren/a125-21-teilhabebericht.html
https://www.bmas.de/DE/Service/Publikationen/Broschueren/a125-21-teilhabebericht.html

